ISSIN: 2684-0553

Ozl

Yeiochio S

X

/7{‘\’

%t(|lm|mnmimmmlmuunmmmmmummununm||n|m§

ORIV

T MIE

Machine Jé-o.fhbéue de 70 Freds de hauleur sur 46 de Dhme#e,yuz' bst elovee
& Pards, avee deuz homme & la hauteur de 324 Preds le 29, Oct,2783.

AAES 18

Asoeiasin Aqgeniting de Bemdios dsl Siglo SVIIT

Numero: 1 Afio: 2020




S1GLO DIECIOCHO

REVISTA DE LA ASOCIACION ARGENTINA DE ESTUDIOS DEL SIGLO XVIII

Director: Fernando Bahr (Universidad Nacional del Litoral/ CIF/CONICET)

Secretaria de redaccion: Natalia Zorrilla (Universidad de Buenos Aires/ CONICET)

Comité Editorial:

Ricardo Cattaneo (Univ. Nac. del Litoral, Univ. Nac. de Entre Rios)
Ismael del Olmo (CONICET, Instituto Multidisc. de Historia y Ciencias Humanas)

Leandro Guerrero (CONICET, Univ. de Buenos Aires)
Miguel Herszenbaun (CONICET, Univ. de Buenos Aires)
Luciana Martinez (CONICET, Univ. Nac. de Rosario)

Nicolas Olszevicki (Inst. del Desarrollo Humano-UNGral. Sarmiento/ CONICET)

Esteban Ponce IHUCSO, Univ. Nac. del Litoral- CONICET)
Adrian Ratto (CONICET, Univ. de Buenos Aires)

Manuel Tizziani IHUCSO/CONICET, Univ. Nac. del Litoral)
Asesor Técnico OJS: Rafael Barrera Oro

Comité Asesor:

Jean-Christophe Abramovici (Sorbonne Université)
Marc-André Bernier (Université du Québec a Trois-Rivieres)
Karin de Boer (University of Leuven)

Mario Caimi (Universidad de Buenos Aires-CONICET)
Robert Darnton (Harvard University)

Heiner Klemme (Martin Luther University Halle-Wittenberg)
Myrtille Méricam-Bourdet (IHRIM, ENS-Lyon)

Angelica Nuzzo (City University of New York)

Susana Seguin (IHRIM, ENS-Lyon, Université Montpellier I1I)
Gianni Paganini (Universita del Piemonte Orientale)

Caroline Warman (Oxford University)

Q%77 !i
O@/’é’ﬁ[ggéﬁ

!‘/ [

o5}
@n
=
€9




Ozl
O@/ﬁo{/ﬁdéﬁ

Siglo Dieciocho es una revista de periodicidad anual, constituida a fin de oficiar como el 6rgano
de publicacién de la Asociacion Argentina de Estudios del Siglo XVIII. De naturaleza
pluridisciplinar, Szglo Dieciocho busca publicar trabajos originales e inéditos que examinen algin
aspecto del siglo XVIII europeo, latinoamericano y de cualquier otra latitud que haya sido
alcanzada por el pensamiento iluminista. Se reciben contribuciones en las areas de la filosofia, la
literatura y las letras, la historia, la musica, el derecho, la economia y otras disciplinas provenientes
de las artes, humanidades y ciencias sociales. Se valoraran especialmente aquellos estudios de
enfoque interdisciplinario. Siglo Dieciocho se dirige a la comunidad académica conformada por
profesionales abocados y abocadas al estudio del siglo XVIII, aunque puede resultar de interés a
un publico mas amplio toda vez que sus contenidos, en los que se examina el reciente pasado de
la humanidad, coadyuven a la comprension de nuestro presente, ampliando nuestras perspectivas
sobre este.

Propietario-Editor: AAES18 (Asociacion Argentina de Estudios del Siglo XVIII)
Personeria Juridica N° 782/2013
Correspondencia: Asociacion aaes18@gmail.com
Revista siglo.dieciocho@gmail.com
Direccion postal: Mocovi 5942 (Santa Fe, Argentina, C.P. 3001)
Imagen de Tapa: commons.wikimedia.org




INDICE

Articulos:

BERNINI, EMILIO, El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos.
Rousseau lector de FENEION .....uuiiiiiiiii i et e e e eeeee e 5

CALVENTE, SOFIA, El testimonio y la dimension social de la experiencia en la filosoffa de

CAMPORA, MAGDALENA, Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la
CAICION ALGENTINA .t uett ettt e 51

CARAM, CINTIA, El pensamiento de Rousseau: una tricotomia ...............coooviiiiinini 79

CASTRO, CLARA, Sensagoes fortes, acOes enérgicas: a ideia de dor como movimento
violento dos citenNaiCos 2 DIAEIOt .ouiiiiiiiiieieieieiseieeees ettt en seeebesaens 99

PIMENTA, PEDRO, Hume et I'art de créer des mondes........covvvvviiiieeieniniiniinnnan.... 119
PRIMO, MARCELO, Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages ......141

PULLEY, ROMINA, Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer
en los escritos de David Hume ... 155

Resefas:

THISTED, MARCOS, Entin, Gabriel (ed.) (2018). Roussean en Iberoamerica: lecturas e
interpretaciones entre Monarquia y Revolucion. Buenos Aires: SB editorial ....................oo 179

REDON, JUAN CARLOS, Genand, Stéphanie (2018). Sade. Paris: Gallimard. Coleccién
Folio Biographies n° 149 ... ... i 184

ORONO, MATIAS, Ordenes, Paula y Pickhan, Anna (Hrgb.) (2019). Teleologische Reflexcion
in Kants Philosophie. Verlag: Springer VS ... i 189

LOVICONI, LAETITIA, Wolfe, Charles (2019). La Philosophie de la biologie avant la
biologie — Une bistoire du vitalisme. Paris: Garnier ...........c.coiiviiiiiiiiiiiii i 193




Héctor Arrese Igor
In Memoriam
(1971-2020)

A veces, empezar implica comunicar noticias tristes. A comienzos de este mes en el que
por fin podemos dar a conocer nuestra revista, el 2 de junio mas precisamente, fallecié en
La Plata Héctor Oscar Arrese Igor, miembro de la Asociacion Argentina de Estudios del
Siglo XVIII y con quien charlamos largamente acerca de este proyecto que iniciamos.

Profesor y Licenciado en Filosofia por la Universidad Nacional de La Plata, Héctor
también realiz6 alli su doctorado con la tesis Autoconciencia, Alteridad y Estado en las
teorias de Hermann Cohen y Johann G. Fichte (2008). Fue becario doctoral por el DAAD
(Servicio Aleman de Intercambio Académico) en la Universidad de Halle y becario
postdoctoral por el Programa de Re-invitacion en la Universidad de Heidelberg.

Desarroll6 una amplia labor como docente, dando clases de “Introduccion a la
Filosofia” en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacion, en la Facultad de
Periodismo y Comunicacién Social y en la Facultad de Trabajo Social de la Universidad
Nacional de La Plata; de “Epistemologia y Metodologia de la Investigacion Psicoldgica” en
la Facultad de Psicologia (UNLP); de “Filosofia de los Siglos XIX y XX” en la
Universidad Pedagogica de la Provincia de Buenos Aires; y de “Filosofia Social” en la
Facultad de Trabajo Social (UNLP).

Pero fue la investigacién, sin duda, lo que mas lo atrajo, y su produccién como
Investigador del CONICET es realmente notable, sobre todo en el campo del idealismo
aleman y el neokantismo de Marburg. Bajo este aspecto lo conoci y tuve la dicha de asistir
a conferencias suyas en el Centro de Investigaciones Filosoficas de la Ciudad de Buenos
Aires, institucion de la que era actualmente secretario. Utilizo el término “dicha” porque su
capacidad para desmenuzar textos complejos y hacerlos comprensibles para el nedfito era
inusual. Se disfrutaba escuchandolo: aquellos textos que exponia parecian tan cercanos...

Quien pudo conocerlo, estoy seguro, lo recuerda con carifio. Héctor, o “Toto”, era la
mano tendida y la sonrisa calida.

Lo imaginamos en paz.

Fernando Bahr


http://filosofia.net/cdf/ahm/cif.htm

EL PRIMER DISCURSO Y LA QUERELLA DE LOS ANTIGUOS Y LOS
MODERNOS. ROUSSEAU LECTOR DE FENELON!"

THE FIRST DISCOURSE AND THE (QUARREL OF THE ANCIENTS AND
THE MODERNS. ROUSSEAU AS READER OF FENELON

Emilio Berninit

Universidad de Buenos Aires
emilberni@gmail.com

Resumen

Hste trabajo tiene el objetivo de indagar, por un lado, las relaciones textuales, tematicas e ideoldgicas
entre el Primer Discurso (1750), de Jean-Jacques Rousseau y la Querella de los Antiguos y los
Modernos, puesto que los temas del Discours sur les sciences et les arts (las clencias, las artes, las
civilizaciones antiguas y las modernas, y los modos de dominacién politica) estan ya formulados en esa
discusién clasica. Por otro lado, en ese marco de discusion, este trabajo estudia los vinculos entre
algunas proposiciones del Primer Discurso y la elaboracién ficcional de la filosoffa politica en Les
Aventures de Télémaque (1699), la novela de Francois de Fénelon, un partidario de los Antiguos en la
Querella. Nuestra proposicion es, en primer lugar, que en el Discours sur les sciences et les arts Rousseau
elabora una posicion discursiva singular en el intetior de la Querella. En segundo lugar, que en la novela
de aventuras de Fénelon ya estin elaboradas de modo ficcional no solo algunas de las tesis mas
importantes y mas escandalosas del Primer Discurso, sino, incluso, imaginatios del homme de lettres que
contribuyen a configurar la propia posiciéon de discurso rousseauniana como individuo aislado de la
sociedad, contraria a la de los philosophes.

Palabras clave: Rousseau, Discurso sobre las ciencias y las artes, Querella de los Antiguos y los
Modernos, Fénelon, Las aventuras de Lelémaco.

Abstract

This paper aims to research, on the one hand, the textual, thematic and ideological relationships
between the Jean-Jacques Rousseau's First Discourse (1750) and the Quarrel of the Ancients and the
Moderns, since Disconrse on the sciences and arts' topics (the sciences, the arts, ancients and moderns
civilizations and the ways of political domination) are already stated in that classical discussion. On the
other hand, this paper also studies the connections stated between some thesis in the First Discourse
and the fictionalization of political philosophy in The Adventures of Telemachus (1699), Francois de
Fénelon's novel, supporter of the Ancients in the quarrel. Our first statement is that, in his First
Discourse, Rousseau elaborates a unique discursive position within the Quarrel. Our second statement
is that, not only some of the most important and scandalous thesis of the First Discourse are already
claborated in Fénelon's novel, but also ideas of the hommmes de lettres which help to shape the rousseaunian
position as an isolated individual from society, opposed to that of the philosgphes.

Keywords: Rousseau, Discourse on the Sciences and Arts, The Quarrell between the Ancients and
the Moderns, Fénelon, The Adventures of Telemachus.

* Recibido el 20/06/2019. Aprobado el 15/10/2019. Publicado el 01/07/2020.




Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

En la célebre tesis de las ciencias y las artes —expuesta en la Primera Parte del Primer Discurso—
como guirlandes de flenrs que sirven para embellecer la opresién politica, para hacer desear la
servidumbre’®, se aloja una de las operaciones de discurso rousseaunianas, una de las mas
notables y tal vez menos estudiada. El Discurso es una respuesta a una cuestion (de la
Academia de Dijon) que no proviene sino de esa misma tradiciéon, en la medida en que la
formulacién del tema del concutso, en 1749, concibe necesariamente vinculadas las artes con las
ciencias y con la moral (las costumbres)’. Esa asociaciéon de artes, ciencias y moral estd
configurada en la Querelle des Anciens et des Modernes: las artes, las ciencias y la moral como
conjunto, asi como la relacién de las artes con el saber cientifico y filoséfico y, en particular, la
idea de que ellas deben concebirse segun el progreso cientifico y que ese progreso tiene
consecuencias benéficas en las costumbres, procede de los escritos de los Modernos. Los
Modernos eran partidarios de una literatura y de un arte que no desconocieran el estado de las
ciencias contemporaneas, que respondieran en cierta medida a ellas, y ya no a la gran tradicién

antigua grecorromana, como postulaban, en cambio, los partidarios de los Antiguos.

Si bien el Discours sur les sciences et les arts no se ocupa de las artes y las ciencias en si
mismas, porque su objetivo no es la discusiéon Gnicamente estética sino los efectos morales y
politicos del desarrollo de ambas, con las tesis que plantea produce un desplazamiento de los
aspectos que intervienen en esa discusion clasica. Para desplegar esta propuesta, vamos a
ocuparnos en principio de la configuracion clasica ciencias-artes-moral, tal como se pueden leer

en el poema panegirico de Charles Perrault.

I. Los Modernos y la teoria del progreso conjunto de las ciencias y las artes: Charles

Perrault, “Le Siécle de Louis le Grand”

De la Querelle clasica, Rousseau recibe dos topicos: por un lado, el conjunto inescindible de
artes, ciencias y moral que proviene del pensamiento estético de los Modernos, y que esta

formulado en la cuestiéon de la Academia de Dijon; por otro, la idea de una Antigiiedad definida

2 ““|...] les sciences, les lettres et les arts, moins despotiques et plus puissants peut-étre, étendent des
guirlandes des fleurs sur les chaines de fer dont ils [les peuples] sont chargés”. (Rousseau, 1959a: 6-7).
Volveremos, mas adelante, sobre esta tesis. [“... las ciencias, las letras y las artes, menos despéticas y mas
poderosas tal vez, extienden guirnaldas de flores sobre las cadenas de hierro con que [los pueblos] estan
sujetados”].

3 La cuestién de la Academia era: “Le rétablissement des sciences et des arts a-t-il contribué a épurer les
moeurs?”. [“¢El restablecimiento de las ciencias y las artes ha contribuido a depurar las costumbresr?”].



en un contraste ético inasimilable con la civilizacién moderna, que procede del pensamiento de
los partidarios de los Antiguos. Rousseau toma ambos tépicos de los partidarios enfrentados.
En este mismo sentido, hereda también la nocién que defienden los Modernos de la
inmutabilidad de las leyes de la naturaleza, de una igualdad natural del hombre en todas las
épocas, asi como incluso el argumento contrario, planteado por los partidarios de los Antiguos,
de las diferencias culturales relativas a las diferencias de las épocas, los climas y los gobiernos.
Rousseau no se reconoce plenamente en ninguno de ellos, pero opera con ambos una
transformacion que ninguno de los oponentes habria concebido, justamente porque los cruza,
en una enunciacién que en ello mismo lo sitta a la vez adentro y afuera de la discusion®.

Los Modernos formulan una teoria del progreso conjunto de las ciencias y las artes
fundamentada, en principio, en los saberes cientificos, mas precisamente en una idea de
acumulacién y crecimiento de saberes entre las épocas historicas, por lo que el siglo XVII (el
siglo de Luis XIV, en cuya segunda mitad tiene lugar la Querelle clasica) se habrtia visto
beneficiado como ninguna otra época de la humanidad. Chatles Perrault destiné la primera
parte de su poema didactico dedicado al monarca, “Le siecle de Louis Le Grand” (1687), a
exponer, en versos dodecasilabos, ciertamente ese argumento: la importancia del progreso
cientifico puede leerse, en efecto, en la propia organizacion del poema en la medida misma en
que destina sus primeras cinco estrofas a ello. En efecto, todo el poema de Perrault se articula

como una comparacion entre el siglo XVII (el siglo del rey Sol) y la Antigtiedad:

Et Pon peut comparer sans crainte d’étre injuste
Le siécle de Louis au beau siécle d’Auguste’.

En las primeras cinco estrofas se ocupa particularmente de la diferencia, en términos de

un crecimiento cientifico, entre las épocas:

On peut n’adorer pas toute ’Antiquité
Et qu’en fin dans nos jours, sans trop de confiance
On lui peut disputer le prix de la science®

Para Perrault, en el progreso cientifico debe contarse la invencion del telescopio (ce verre

admirable)’, que aumenta la connaissance humaine, asi como la del microscopio (verres encore non

4 Para otras lecturas sobre las relaciones entre la filosoffa de Rousseau y la Querelle, véase Fumaroli
(2001: 214); Guénard (2004: 177 y 168); Norman (2011: 224-225) y Decormeille (1997-1998: 70-84).

5 Perrault (2001: vv. 5-6). Nuestro énfasis. [“Y se puede comparar sin temor de ser injusto/ el siglo de
Luis al bello siglo de Augusto”].

6 Jbid., vv. 16-18 [“No se puede adorar toda la Antigiiedad/ Y finalmente, en nuestros dias, sin mucha
confianza/ Se le puede disputat el premio de la ciencia”].

7 1bid., vv. 41-44 [“ese lente admirable”].



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

moins ingénienx’, que permite ver los ressorts de la sage Nature’, una Naturaleza que en la
Antigiiedad estaba sumida en una nuit oscure'; y, finalmente, también el descubrimiento de la
circulacion de la sangre (Méandre vivant qui conle dans ses veines)'*.

Concluye la comparacién, en los ultimos versos de la quinta estrofa, con la superioridad

de la época moderna:

La docte Antiquité, dans toute sa durée,
A Pégal de nos jours ne fut point éclairée'”.

Luego, en las estrofas centrales, Perrault discute el valor asignado a la elocuencia antigua
contra la moderna (estrofas 6-7), a Homero y la literatura antigua frente a la escritura coetanea
(estrofas 8-11), a las bellas artes (estrofa 12), la pintura (estrofa 13), la escultura (estrofa 14), la
arquitectura y los jardines (estrofas 15-17), y la musica (estrofas 18-25), también antiguas y
modernas, desde criterios cartesianos vinculados a la mesura, la correccién, la perfeccion y la
razon, para terminar en las ultimas cinco estrofas (29-33) con un elogio (militar y politico) del
rey.

Es preciso leer en el orden del poema una expresion formal del pensamiento de los
Modernos en torno a las artes. En el poema, el siglo de Luis XIV posee su distincion por esos
dos motivos: tanto por el desarrollo de los saberes cientificos como por el gobierno del rey
Louis, des grands rois le plus parfait modele'. Ese doble beneficio, cientifico —que es a la vez racional
e historico, puesto que es un progreso de la razon entre las épocas—, y politico, enmarca, en el
orden textual (con cinco estrofas sobre la ciencia en el comienzo, y cinco sobre el gobierno en
el final), las artes. En consecuencia, para Perrault, s artes modernas encuentran su _fundamento en el
estado de los saberes y en el orden politico, y no ya, entonces, en el modelo autorizado del arte de la
Antigtiedad, que, precisamente, es discutido en las estrofas centrales del poema para refutar ese
caracter modélico que le asignaban sus defensores, como Nicolas Boileau-Despréaux en su
poema satirico Art poétigue (1674). Para los Modernos, pues, el saber cientifico, que se

perfecciona y crece a lo largo del tiempo, y el orden politico, que es la cause et la margue del

8 Ibid., v. 46 [“el conocimiento humano™].

9 Cf, ibid, vv. 51-55 |“lentes incluso no menos ingeniosas”].

10 Ihid., v. 56 [“los resortes”; “la sabia Naturaleza™].

W Jbid., vv. 30-31 [“una noche oscura”].

12 Jbid., vv. 60-64. [“Meandro vivo que cotre por sus venas [las del hombre]”].

13 Jhid., vv. 69-70. [“La docta Antigiiedad, en toda su duracién, / no ha sido iluminada como en nuestros
dias™].

14y, 466. [“Luis, de los grandes reyes, el modelo mas perfecto”].

8



siglo”, constituyen el fundamento epistemolégico y politico de las artes modernas. Con la
felicidad que provee el orden politico —en la medida en que el verso “el remo feliz de un
excelente Monarca” puede leerse como una hipalage de la felicidad de los subditos— Perrault
presupuso, en la discusion sobre las ciencias y las artes, también las costumbres.

En “Le Siecle de Louis Le Grand”, esta configurado entonces el conjunto ciencias, artes
y costumbres —atn vigente en la cuestion de la Academia de Dijon para el concurso de 1749—y
las artes estan situadas en el centro de una relacién inescindible con el progreso de la razén (las
ciencias) y con la politica, desde la nociéon de “siglo” (“el siglo de Augusto” y “el siglo de
Luis”)'. Sin embatgo, no debe entenderse que por la superioridad de que el siglo XVII es
consciente en términos cientificos y politicos'’, y que el poema se ocupa de establecer en sus
estrofas iniciales y finales, Perrault, y con ¢l los Modernos, tuvieran una concepcion del progreso
de la razén, y de las artes, en el sentido de un avance indefinido y de perfeccionamiento del
género humano propiamente ilustrada.

Si el poema expone esa superioridad del siglo de Luis XIV y afirma que el doble
progteso, el de las artes (Mais, c'est pen, dira-t-on que par un long progrés/ Le Temps de tous les arts
déconvre les secrets)'®, y el de la politica (Peut-étre qu’éblonis par tant d’henreux progres [politicos),/ Nous
nen jugeons pas bien pour en étre trop pres”)”, ha tenido efectivamente lugar en su época, no
obstante ello, no deja de concebir en todas las épocas (en tous temsps), mas bien indistintamente,
un ser inmutable de la Naturaleza, que forma tanto los cuerpos como los espiritus, cuya fuerza

no se agota en el tiempo y produce sezblables génies:

A former les esprits comme a former les corps,
La Nature en tous temps fait les mémes efforts,

Son étre est immuable, et cette force aisée

Dont elle produit tout ne s’est point épuisée |...]
De cette méme main les forces infinies
Produisent en tous temps de semblables génies™.

15 <“[...] si Je regne henreuxc d’un excellent Monarque/Fut toujours de leur prix et la cause et la marque”.
Ibid., vv. 461-462. Nuestro énfasis. [“Si el reino feliz de un excelente monatrca/ Fue siempre la causa y la
marca de su premio [el de los siglos”].

16 Sobre la nocién de siglo en la época clasica, véase DeJoan (1997: 3 y ss.).

17 Cf. Armogathe (2001: 814).

18 Perrault (2001: vv. 435-436). [“Pero es poco, se dird, que por un largo progreso/ El Tiempo de todas
las artes descubre los secretos”].

19 1bid., vv. 499-500. [“Deslumbrados tal vez por tantos felices progtesos [politicos],/ No los juzgamos
bien por estar demasiado cerca”).

20 Jbid., vv. 443-446 y 457-458. Nuestros énfasis. [“Para formar los espiritus como para formar los
cuetpos/ La Naturaleza hace en todas las épocas los mismos esfuerzos/ Su ser es inmutable, y esa fuerza facil/ Con
la que produce todo no se ha agotado [...] Con esa misma mano las fuerzas infinitas/ Producen en

todas las épocas genios semejantes’].



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

Si la fuerza infinita de la Naturaleza es la misma en todas las épocas, no se agota y
produce semblables génies en ellas, ello no se debe sélo a una concepcion del tiempo vinculada a
lo astronémico y lo ciclico, como observé Fumaroli (2001: 21-22). También se debe a que esa
nocién astronémica del tiempo responde a la necesidad de un contra-argumento en el marco de
la Querelle: en efecto, con ella Perrault puede explicar que —aun cuando reconoce que la
Naturaleza, en la propia época, esta affaiblie y no puede ya dar a luz ces merveilleusxc honmes como
los de la Antigiiedad— haya no obstante genios también en el siglo XVII*'. Los versos dedicados
a exponer la inmutabilidad del ser de la naturaleza estin destinados pues a demostrar que
también hay genios en el propio siglo, aun cuando previamente se ha afirmado su
debilitamiento y su agotamiento. Pues bien, scémo conciliar entonces una Naturaleza debilitada
—es decit, sujeta al cambio—, cuyas fuerzas no estan épuisées y son infinitas —es decir, inmutable—,
con la produccién de “genios semejantes” en todas las épocas?

La posibilidad de conciliar esos aspectos procede de la politica. En el punto mismo en
que el poema plantea la dificultad de otorgar valor a las artes modernas como a la de los
Antiguos, cuando reconoce que el propio siglo no ha producido hombres maravillosos como
en el siglo de Augusto, por el debilitamiento de la Naturaleza, alli mismo, por intermedio de la
afirmacién de la invariabilidad de las fuerzas infinitas de la Naturaleza, se vuelve hacia la
politica. Asi, el argumento de una Naturaleza inmutable, vinculado al movimiento ciclico de los
astros, lo habilita para introducir el argumento politico: si en el siglo XVII la Naturaleza pasa
por un ciclo de decadencia en la produccién de genios, no obstante, ese debilitamiento coincide con
la perfeccion de la forma politica, que, entendida en los mismos términos astronémicos, pasa en el
propio siglo XVII por un ciclo de culminacién, con el gobierno de Luis el Grande. Alli donde
la Naturaleza falla por debilitamiento, la politica —con el reino de Luis—, puede sustituir los
efectos benéficos de la primera. I.a Naturaleza (el “cielo”) obrd, si no en los genios de las artes,

en el genio de la politica, en la persona misma del monarca, v lo hizo incluso supetior a César:
g > , ¥

Le Ciel en le formant épuisa ses trésors
Et le combla des dons de I'esprit et du corps; [...]
Ciel a qui nous devons cette splendeur immense,

21 “La Nature affaiblie en ce siecle ou nous sommes / Ne peut plus enfanter de ces merveilleux hommes
/Dont avec abondance, en mille endroits divers, /Elle ornait les beaux jours du naissant univers”. bid.,
vv. 437-440. [“La Naturaleza debilitada en este siglo en el que estamos/ No puede ya dar a luz a esos
hombres maravillosos/ Con quienes, abundantemente y en miles lugares diversos/ Adornaba los bellos

dias del universo naciente”].

10



Dont on voit éclairer notre siécle et la France [...]*.

Con esos versos de las estrofas finales, el poema retoma aquellos del inicio que
planteaban la comparacion (sans craindre d’étre injuste) entre el siglo de Augusto y el de Luis XIV,
pero para afirmar ahora, luego de la argumentacién sobre la perfecciéon de la politica, su
paridad. Bien leido, “Le Siecle de Louis le Grand”, no deja de admitir el caracter modélico de
las obras de la Antigiiedad, incluso cuando realiza el esfuerzo didactico de explicar, por medio
de la comparacion, la superioridad de la propia época histérica. Pero ese procedimiento
comparatista también es un paralelo —como Perrault titulé luego, un afio después, la ampliacion
de los mismos argumentos: Parallele des Anciens et de Modernes (1688-1697)— y ese paralelo
supuso, no ya solo la superioridad sino incluso la equivalencia del siglo de Luis XIV con la
“docta” Antigiiedad, por medio, precisamente del progreso de las ciencias y del culmen de la

politica.

II. La tesis politica del Primer Discurso. La paradoja de la servidumbre voluntaria

Ese paralelo entre ciencias, artes y politica (aun cuando las artes dependan, en el poema,
estrechamente de las primeras —las ciencias— y de la ultima —la politica—), propio de la posicion
moderna, es el que Rousseau retoma en su tesis expuesta en el Primer Discurso, en respuesta a
la cuestion de la Academia. Hace con ello dos operaciones, que han dependido en gran parte de
su lectura de Fénelon, como veremos mas adelante: por un lado, toma ese conjunto de artes,
ciencias y moral para escindir el vinculo (planteando la disyuncion: épurer on corrompre)” y para
invertir sus términos (cuando sostiene que el progreso de las artes y las ciencias es inversamente
proporcional a la decadencia de la moral). Por otro lado, Rousseau enfatiza ese paralelo entre
ciencias y artes y el modo de dominacién politico, que esta planteado en el poema de Perrault.
En efecto, ese reconocimiento del fundamento politico de las artes y las ciencias, que el poema
de Perrault expone de modo paradigmatico, es uno de los puntos con que el Primer Discurso
transforma la discusion planteada en la Querelle, alli donde vuelve ese fundamento politico de
las artes y las ciencias contra ellas mismas. Si para los Modernos las artes y las ciencias
encuentran su legitimacion en la perfeccion de la forma politica (el régne henreuxc de Luis XIV, en
el poema) ellas no constituyen, para Rousseau, sino una forma de la dominacién politica

misma.

22 Tbid., vv. 466-468 y vv. 517-518. [“El cielo, al formatlo [a Luis XIV], agoté sus tesoros/ Y lo colmé de
los dones del espititu y del cuetpo; [...] Cielo al que debemos este esplendor inmenso, / con que vemos
deslumbrar nuestro siglo y la Francia”].

23 Rousseau agrega, en efecto, a la cuestion del concurso, la posibilidad no contemplada por la Academia
de la corrupcion porlas ciencias y las artes. (Véase Rousseau, 1959a: 4).

11



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

En este sentido debe leerse, entonces, la poderosa metafora de las ciencias y las artes
como guirnaldas de flores que adornan la opresion, con que comienza el Primer Discurso. En
la metafora, las ciencias, las letras y las artes son consideradas en efecto como habfan sido
concebidas, y ejercidas, por los letrados del absolutismo, esto es, como instrumentos de la
Razén de Estado. Precisamente, Rousseau las entiende como un tipo de dominio politico que
resulta mas poderoso que la dominacion politica estatal misma apoyada en las leyes. Pero aun
asi ese dominio parece menos despético, puesto que sirve para hacer amar la misma
dominacién que ejerce y asegura (sitve para affermir les trines). Rousseau lo formula en los

términos de una paradoja:

Tandis que le gouvernement et les lois pourvoient a la streté et au bien-étre
des hommes assemblés; les sciences, les lettres et les arts, moins despotiques et
plus puissants peut-étre, étendent des guirlandes des fleurs sur les chaines de fer
dont ils sont chargés, étouffent en eux le sentiment de cette liberté originelle
pour laquelle ils semblaient étre nés, leur font aimer leur esclavage et en
forment ce qu’on appelle des peuples policés. Le besoin éleva les trones; les sciences
et les arts les ont affermis (Rousseau, 1959a: 6-7)*.

En la comparacion es posible notar un modo retérico propio de la posicion discursiva
rousseauniana, la afirmaciéon paraddjica: una misma asercion sobre el bienestar que proveen los
gobiernos se vuelve, sin transicion argumentativa, una aserciéon sobre su condicidn despdtica.
¢Coémo pueden los gobiernos proveer la seguridad y el bienestar, j, a /la vez, por la comparacion
que establece Rousseau, ser despoticos? ¢Cémo puede acordarse el despotismo con el
bienestar? En efecto, por medio de las letras, las ciencias y las artes, Rousseau piensa la paradoja
de una dominacién politica deseada por aquellos mismos que son oprimidos (esclavage, chaines de
fer) por ella. Asi, la civilizacion (peuples policés) se vuelve una forma voluntaria de esclavitud, y ese
afecto, ese deseo de servidumbre, no podria perpetuarse, como la dominacién misma, sin las
ciencias y las artes que la hacen deseable. Ciencias y artes no solo son, pues, una distraccion del
sometimiento (éfendent des guirlandes des flenrs), sino incluso la causa del olvido de un
“sentimiento” original —es decir, anterior a la sociedad, como lo expondra el Segundo

Discurso— de libertad. En la tesis de Rousseau, previa al planteo de la proporcionalidad inversa

24 Nuestros énfasis [“Mientras el gobierno y las leyes proveen la seguridad y el bienestar de los hombres
reunidos, las ciencias, las letras y las artes, wenos despdticas pero tal veg mis poderosas, extienden guirnaldas de
flores sobre las cadenas de hierro con que estan sujetados [chargés], ahogan en ellos el sentimiento de esa
libertad original para la que parecian haber nacido, les hacen amar la esclavitud y forman lo que se
denomina pueblos civilizados [po/icés|. La necesidad elevd los tronos; las ciencias y las artes los aseguraron’.

12



entre el crecimiento de las ciencias y las artes, y el empeoramiento o la corrupcion de la moral,
el efecto nocivo de las artes y las ciencias reside en ese olvido de la libertad y, en consecuencia,
en esa voluntad de servidumbre que producen®. Por eso mismo, concluye la paradoja del
bienestar del despotismo y de la civilizacion como deseo de esclavitud con la figura paraddjica

del pueblo como esclavo feliz:

Puissances de la terre, aimez les talents, et protégez ceux qui le cultivent.
Peuples policés, cultivez-les: heurenx esclaves, vous leur devez ce gout délicat et
fin dont vous vous piquez; cette douceur de caractere et cette urbanité de
mceurs qui rendent parmi vous le commerce si liant et si facile; en un mot, les
apparences de toutes les vertus sans en avoir aucune (Rousseau, 1959a: 7).

En consecuencia, la tesis politica del comienzo del Primer Discurso vuelve el “reino
teliz” (régne heurenx) del absolutismo —que Perrault habia elogiado— un reino de “esclavos
felices” en el que artes y ciencias forman parte de la dominacién politica de los principes. La
paradoja de los heurenx esclaves es también la paradoja del subdito que presume de su gost délicat et
fin, de la doucenr de caracter y de la “urbanidad de las costumbres”, sin saber que con ello se

oculta a si mismo su condicién en la apariencia de la virtud de los pueblos civilizados®'.

I1I. Los partidarios de los Antiguos. La posicion de Frangois de Fénelon

La controversia propiamente literaria relativa a los textos de la Antigliedad como modelo de la
literatura de la época clasica, en la que los partidarios de los Antiguos que defendfan la
imitaciéon contemporanea de esos textos se enfrentaban con los defensores de una literatura
propia del “siglo” (de Luis XIV), es decir, “moderna” que los transformara —como lo expone
Charles Perrault en su poema—, estaba fundamentada en las distintas relaciones que los letrados
de uno y otro grupo mantenfan con el Estado absolutista. L.a defensa de una literatura que no
respetara el modelo de los antiguos, por parte de algunos modernos (Sieur de Rampalle,
Charles Perrault, Desmarets de Saint-Sorlin), es inescindible de su apologia de la Razén de
Estado. Marc Fumaroli sefialé6 que los partidarios de los Antiguos contaban, en cambio, con
una autonomia relativa en sus practicas y en sus ideas sobre la literatura, posibilitada

precisamente por una posicién que no asumia ninguna defensa reivindicativa de las politicas

25 Para una lectura de la tesis de Etienne de La Boétie sobre la servidumbre voluntaria y la filosofia
politica de Rousseau, véase Munnich y Abensour (2012).

26 [“Poderes de la tierra, amad los talentos y proteged aquellos que los cultivan. Pueblos civilizados,
cultivadlos; esclavos felices, a ellos debéis ese gusto delicado y fino con que os jactais; esa suavidad de
caracter y esa urbanidad de costumbres que hacen entre vosotros el comercio tan unido y tan facil; en
una palabra, las apariencias de todas las virtudes sin tener ninguna”].

27 Sobre la cuestion de la apariencia, véase Starobinski (1971: 13-21).

13



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

estatales. Se trata, en particular, de las posiciones de Nicolas-Boileau-Despréaux y de Jean
Racine, quienes buscaron disociarse de la Razén de Estado.

Tanto Boileau como Racine desvinculaban las belles lettres de las politicas estatales desde
el modelo del poeta en su relacion con el Rey en la Antigliedad. En la Querelle, la estrategia de
los partidarios de los Antiguos consistié en esa separaciéon de dos ambitos pertenecientes a dos
herencias de las que estan excluidos los Modernos. Por un lado, el ambito de las letras, en el
que los propios textos se autorizan en una relacién erudita con los textos clasicos: una lectura
en las lenguas de origen, un saber que legitima los cambios que, no obstante, era preciso realizar
en las propias transposiciones y que, con ello, deslegitima las transposiciones modernas por la
ignorancia del latin y del griego, y por el conocimiento de los clasicos antiguos en traducciones
al francés. En esa idea de las letras que defendfan los partidarios de los Antiguos no intervenia,
en absoluto, ni el progreso de las ciencias ni el eu/men de la forma politica estatal. Por otro lado,
la otra herencia que reivindicaban estaba constituida por el ambito monarquico mismo,
diferenciado asi de las letras, en el que los poetas reconocen la investidura del Rey —al mismo
tiempo que sin dudas se reconocen ante ¢l como subditos— en el interior de la tradicion
monarquica antigua como la de Alejandro, César y Augusto; pero no asimilaban, ese linaje real
con el Estado absoluto. Por esto, Boileau no comparte la Razén de Estado absolutista ni la
elogia como los Modernos (véase Fumaroli, 2001: 131-135).

La formacién de Rousseau en la cultura de los textos de la tradicién antigua, incluso
cuando no dependi6 del rigor universitario ni de la intermediacién de un preceptor privado,
sino del afecto de los vinculos familiares™, no podtia separarse de la relectura de esos textos en
la edad clasica en Francia®. En la medida en que en la Querelle se debatieron cuestiones que
vincularon los saberes y las artes con las costumbres y la politica, y con la historia natural, la
época clasica configur6 un modo de relacionar esos ambitos, considerandolos ya como
expresiones de la culminacion de la forma politica (desde la perspectiva moderna), ya como
estados de las diferencias culturales de las épocas (desde la perspectiva de los partidarios de los
Antiguos) o ya separandolos en tradiciones heterogéneas (como lo hacen Boileau y Racine). En
ello mismo, la época clasica definié tanto un modo de leer los textos de la Antigliedad, de
interpretarlos para transponerlos, como incluso —particularmente en la impugnaciéon de los

partidarios de los Antiguos a los letrados apologistas de la realeza—, figuras de hombres de

28 La formacion autodidacta de Rousseau que dependié del vinculo paterno y del vinculo filial con su
protectora Madame de Warens, siguié no obstante el modelo de la formacién clasica. Véase, Trousson
(2011: 26-27; 44-45; 65-00).

29 Sobre Rousseau y la Antigliedad, véase Touchefeu (1999).

14



letras que asumen distintos vinculos con el Estado y con el Rey. Rousseau se forma en la
cultura antigua reformulada por la tradicién clasica, no sélo porque en sus textos las artes son
concebidas como parte del conjunto configurado por los Modernos, sino incluso porque esa
misma tradicion clasica pone en cuestion el lugar del letrado en sus vinculos con la monarquia.
Rousseau define su posicion critica del absolutismo en la tradiciéon de esa reflexion clasica sobre
el lugar del letrado, sobre la relacion de las artes con la politica y las costumbres.

Ahora bien, si en Boileau y en Racine la critica de la Razén de Estado se fundamenta en
la separacion de los ambitos de la politica y las artes, en la medida en que se trata de impugnar
una concepcién de éstas desde la defensa (moderna) de una forma (culminante) de gobierno, en
otro de los partidarios de los Antiguos, el arzobispo de Cambrai, Francois Salignac de La
Mothe-Fénelon, la cultura antigua constituye no tnicamente un modelo de “imitacién” literaria
contemporanea de los clasicos, sino sobre todo un modelo moral y politico con el que ofrecer
un contraste critico del reino de Luis XIV™.

Como letrado educador del principe, Fénelon comparte la posicion de los partidarios de
los Antiguos que, como Boileau, buscaban formar al Rey. Pero en ambos partidarios de los
Antiguos, Boileau y Fénelon, los propésitos en la formaciéon del soberano no son los mismos:
el primero, Boileau, quiere educar al principe en la poesia que su gran figura merece por
tradicion, ensefarle los criterios morales y estéticos de los elogios al monarca, pero ello no
supone un cuestionamiento de su politica. Aun cuando se ha observado la “intransigencia” de
la critica de Boileau a la Razén de Estado absolutista, es preciso sefialar que ella no se debe a
una objecion de las politicas estatales sino a una discusiéon con el modo de concebir la literatura
del reino como defensa y propaganda de esa Razon (véase Fumaroli, 2001: 132)°'.

En cambio, en Fénelon la educacion del principe no esta orientada por la controversia
con los letrados adversarios, para deslegitimar su practica literaria por las transformaciones que
sus textos operan sobre la literatura antigua, y por la mala relacion, “vanidosa”, que los poetas
modernos establecen con la investidura del Rey. Sino por un interés propiamente politico, que
toma de los textos antiguos tanto los materiales de su novela, Les aventures de Télémague, fils
d’Ulysse ou suite du quatrieme livre de I'Odysée d’Homere (1699), como los modelos de gobierno y de
sociedad: tanto la sociedad politica, en la figura del legislador virtuoso y del consejero sabio,

como la sociedad prepolitica, de costumbres simples e inocentes. Ambos modelos de sociedad

30 El texto con el que Fénelon interviene en la Querelle es la Leztre sur les occupations de I’ Académie Frangaise,
de 1714 (Fénelon, 1897).

31 Fumaroli no observa esta diferencia entre los letrados partidarios de los Antiguos. En su Discours an
Roi (1664), Boileau se excusa ante el principe porque no se ha unido a los panegiristas (como Charles
Perrault) de su figura: todo el texto es una critica a la hipocresia y el servilismo de los letrados
modernos, pero no una critica a las politicas de la Razén de Estado (véase Fumaroli, 2001: 143-145).
Sobre el Art poétigue como educaciéon del gusto del Rey (véase Fumaroli, 2011: 155).

15



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

estan narrados paradigmaticamente en la novela: el primero, en el Libro X, la sociedad virtuosa
de Salente; y el segundo, en el Libro VII, la sociedad pastoral de Bétique. Boileau, en cambio,
no consideré adecuada esa orientacion politica de la controversia estética, precisamente por el
modo en que se exponen en Télémaque los “preceptos morales” (Boileau, s/f: XIII-XIV).

En esa critica explicita del absolutismo que Fénelon impone a la discusion clasica es
preciso considerar entonces la posicién discursiva de Rousseau™. Vamos a estudiar en los
ultimos apartados de este articulo, por un lado, los modos en que las tesis politicas de Fénelon
inciden en el Primer Discurso, en términos metodolégicos y de estrategias de enunciacion, vy,

port otro, los modos en que también pautan la configuracién de un sujeto enunciador.

IV. Las tesis fénelonianas en el Primer Discurso

En el Discours sur les sciences et les arts, Rousseau continda las ideas fénelonianas de las artes y las
ciencias en el punto mismo en que el arzobispo de Cambrai las considerd en Télmaque, en una
relacién organica con las formas de gobierno™. Esa relaciéon organica, como sefialamos, esta ya
configurada en la posicion moderna. Pero en el “antiguo” Fénelon, Rousseau encuentra
formulada la tesis de la accion moralmente perjudicial del desarrollo de las artes en las
costumbres (tesis que ocupa la Primera Parte del Primer Discurso), asi como la idea que vincula
las artes con el lujo y que entiende a ambas como producciéon de un estado social corrupto,
consecuencia del sentimiento del amor propio (expuesta en la Segunda Parte del Discurso).
Mas aun, Rousseau encuentra en Fénelon un modelo metodolégico de contraste entre
sociedades antiguas virtuosas, que no desarrollan las artes y las ciencias, y sociedades corruptas,
que las han desplegado, las cuales fundamentan los exempla histérico naturales de la Primera
Parte.

En la novela de Fénelon, el problema de los efectos perjudiciales de las artes en las
costumbres esta desplegado en las narraciones sobre la sociedad pastoral de Bétique, como en

las de sociedad politica de Salente, pero también, negativamente, en la sociedad de barbaros, los

32 Sobre las relaciones entre la filosoffa de Rousseau y los textos de Fénelon, véase Shklar (1969: 4-5) y
Mendham (2014: 49-51).

3 Los estudios sobre el Primer Discurso han sefialado pertinentemente las parafrasis, las citas y las
transformaciones —incluidas las atribuciones erréneas— de los textos y las tesis de Plutarco, Tacito,
Platén, Séneca y Montaigne. Esto es, se ha trabajado con los autores que Rousseau mismo declara y
reconoce. Véase especialmente, Delarruelle (1912: 245-271), Keller (1939: 212-222) y Campbell (1975:
7-31). No obstante, ninguno de ellos, salvo los estudios de la segunda mitad del siglo XX en adelante,

que hemos citado, se ocupa de Fénelon.

16



Mandurianos. En el primer caso, en la sociedad de Bétique, las artes estan limitadas
estrictamente a las necesidades, puesto que se las concibe como padecimientos (ils ne veulent
souffrir gue les arts qui servent aux véritables nécessités)* y como productos del orgullo, y por ello
mismo se las desprecia (ils les détestent comme des inventions de la vanité et de la mollese)”. Aunque

sobre todo se las considera como causa de la desgracia de los pueblos:

Quand on leur patle [a los habitantes de Bétique] des peuples qui ont l'art de
faire des batiments superbes, des meubles d’or et d’argent |...], ils répondent
en ces termes: “Ces peuples sont bien malbeurenx d'avoir employé tant de travail et
d'industrie a se corrompre enx-mémes! Ce superflu amollit, enivre, tourmente ceux
qui le posseédent; il tente ceux qui en sont privés de vouloir 'acquérir par
Iinjustice et par la violence. Peut-on nommer bien un superflu qui ne sert
qu’a rendre les hommes mauvais? Les hommes de ces pays sont-ils plus sains,
plus robustes que nous? Vivent-ils longtemps? Sont-ils plus unis entre eux?
Menent-ils une vie plus libre, plus tranquille, plus gaie? Au contraire, ils
doivent étre jaloux les uns des autres, rongés par une lache et noire envie,
toujours agités par 'ambition, par la crainte, par I'avarice, incapables des
plaisit purs et simples, puisqu’il sont esclaves de tant de fausses nécessités dont ils font
dépendre tout leur bonheur” (Fénelon, 2013: 155).

Fénelon ya formula allf la idea de que las artes producen necesidades superfluas y, por
éstas, la molicie y la corrupcion, pero sobre todo entiende esa creacion de necesidades no
naturales como un modo de la esclavitud de los pueblos. Es esa nocién del refinamiento
civilizado (edificios soberbios, muebles de oro y plata, telas bordadas, piedras preciosas) como
esclavitud de los hombres la que autoriza la metafora con que Rousseau comienza el Primer
Discurso: las artes y las ciencias como guirlandes des flenrs sur les chaines de fer que sujetan a los
hombres. I.a metafora rousseauniana es asi una condensacioén del argumento desplegado en la
narracion novelesca, pero fundamentalmente un énfasis en su connotaciéon politica. Para
Rousseau, ese mismo “trabajo e industria” que los hombres emplean para producir el lujo que

los corrompe (ces peuples sont bien malheurenx d'avoir employé tant de travail et d'industrie a se corrompre

34 Fénelon (2013: 154) [“No quieren sufrir mas que las artes que sirven a las verdaderas necesidades”].
Nuestro énfasis.

35 [bid., p. 155. [“las detestan como invenciones de la vanidad y la molicie”].

36 Ibid. Nuestro énfasis. [“Cuando se les habla de los pueblos que dominan el arte de hacer edificios
soberbios, muebles de oro y plata, telas adornadas con bordados y piedras preciosas [...], responden en
estos términos: ‘Estos pueblos son muy desgraciados por haber empleado tanto trabajo y tantos desvelos en corromperse
a si mismos. Lo superfluo ablanda, atormenta a los que lo poseen y tienta a aquellos que estin privados de
ello a querer adquirirlo por medio de la injusticia o de la violencia. ¢Se puede considerar un bien a lo
superfluo que no sirve mas que para ayudar a los hombres a ser malos? ¢L.os hombres de este pafs estan
mas sanos y robustos que nosotros? ¢Viven mas tiempo? ¢Estin mds unidos entre ellos? ¢Llevan una
vida mas libre, mas tranquila y mas alegre? Al contrario, deben estar celosos unos de otros, roidos por
una cobarde y negra envidia y agitados siempre por la ambicién, por el temor, por la avaricia, incapaces
de los placeres puros y sencillos, ya gue son esclavos de tantas falsas necesidades de las que hacen depender
toda su felicidad”].

17



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

euxc-mémes, escribe Fénelon) es, en la concentracién metaférica de las guirnaldas, la paradoja de
la servidumbre voluntaria, puesto que son las artes las que les font aimer lenr esclavage. Y ese amor
de su propia esclavitud, producido por las necesidades que generan las artes y las ciencias, en
Rousseau es directamente, sin transicién argumentativa, el fundamento del despotismo: /% besoin
¢leva les trones; les sciences et les arts les ont affermis.

Fénelon, en cambio, tiende a aplazar el juicio politico directo a los libros de la segunda
mitad de la novela. Como si, para la enunciacién politica explicita, Fénelon hubiera debido
pasar por la narracién previa de las aventuras propiamente miticas (homéricas) de los primeros
libros (del I al IV) —en los que no obstante siempre hay observaciones sobre los principes
déspotas y la miseria a que someten al pueblo— para prepararla por medio de ellas. La critica
politica directa tiene lugar en los libros IX, X y XI: la critica de la guerra por ambicion (IX), la
reforma moral y econémica del reino de Salente (X) que a la vez son, ambas, una critica de la
vanidad y el orgullo del principe Idomeneo, halagado por ministros corruptos que vuelven su
gobierno un despotismo (XI). El aplazamiento del discurso politico critico debe leerse como
preparacion del lector para las “verdades” que enuncia Mentor sobre los principes y el
despotismo. Uno de los discursos de Mentor advierte, con tono “vehemente” y “sublime”, las
consecuencias funestas de la “dominacion absoluta” de los soberanos, el poder “monstruoso”
que hace de los subditos esclavos y hace también que éstos anhelen la “menor revolucion”, un
anhelo que concentra el desprecio, el odio y el resentimiento (véase Fénelon, 2013: 227-228).

En los capitulos centrales en los que se enuncia este discurso, la cuestion de las artes ya
no esta considerada desde la exterioridad de la sociedad que las rechaza, las evita y las limita
porque las desprecia, como Bétique, y conserva asi /es délices de ['dge d'or (Fénelon, 2013: 153)”,
sino en cambio, desde la perspectiva de la sociedad “civilizada que las desarrolla en su propio
desmedro. En el caso de la sociedad de Salente, es decir, en los libros politicos de la novela, las
artes y el lujo se vuelven, asi, una cuestiéon de Estado, un problema que es preciso enfrentar con
politicas estatales concretas. En el libro X, después de la critica disuasoria de la guerra de
ambicién y de conquista en el libro anterior, los preceptos morales de Mentor se vuelven
acciones politicas de prohibiciéon de ciertas mercancias y de la musica, de regulacion de la
arquitectura, la pintura y la escultura, que él mismo lleva adelante en el reino de Salente para
reformarlo (véase Fénelon, 2013: 217-221).

La prohibicion de las artes por parte de Mentor no supone, no obstante, su eliminacion,

sino en tanto que las artes sean producciones del lujo y no de las necesidades naturales. De

37]“Las delicias de la edad de oro”].

18



modo semejante, la condena rousseauniana de las artes y las ciencias no dejaba de admitir las
academias, por el “freno” que su prestigio pondria a los letrados para que éstos “velen” sobre
ellos mismos. La idea de Rousseau de que las academias pueden premiar el amor de la virtud en
las obras de los letrados y producir asi sociedades sabias, no se debe entonces unicamente a una
captatio benevelontiae dirigida a la Academia de Dijon, o a una posiciéon de discurso del
enunciador, que no se sitda con su critica por fuera de la idea ilustrada de la correcciéon moral
por medio del saber. Se debe también a una concepciéon de la sociedad que, aun en la
civilizacién misma —en aquello que ha sido sefialado como el mal irreversible en el cuadro
taxonomico de la historia—, puede reformarse moralmente, en el sentido féneloniano, como en
efecto lo narran las acciones de politica estatal de Mentor en el reino de Idomeneo. En Fénelon
y en Rousseau, entonces, la critica radical de un estado de las artes y las ciencias es paralela con
la idea reformista de la correccion y la autorizacion de las mismas, para que contribuyan a la

felicidad de los pueblos.

V. El discurso objetivo de la barbarie

De la presencia de las ideas fénelonianas en el Primer Discurso queda ain por sefialar tanto la
representacion del pueblo de los barbaros Mandurianos (en el libro IX), como la del consejero
del reino de Idomeneo, Filocles, que es un homme de lettres exiliado politico (en el libro XI). Con
ambas, Télemaque no sélo ha realizado una representacion ficcional de la tesis sobre la nocividad
de las artes y las ciencias en los pueblos y en los regimenes politicos —algo sin dudas inhallable
en sus modelos homérico y virgiliano—. Ha contribuido ademas a la elaboracién de un
imaginario de la barbarie y del letrado critico solitario, e incluso del letrado como barbaro, que
esta configurado en el primer epigrafe del Discours sur les sciences et les arts, en el verso de Ovidio
que lo encabeza: Barbarus hic ego sum quia non intelligor illis (Rousseau, 1959a: 3)**. Un imaginario
asi —el letrado como barbaro— solo podia proceder de la posiciéon de los partidarios de los
Antiguos, puesto que los letrados de la posicion moderna no podrian haberse concebido a si
mismos por fuera de la estructura institucional del Estado absolutista. Ese imaginario incide en
la definicién de un lugar de enunciacion, propiamente rousseauniano, pero también —es preciso
agregar— en la configuracién de una subjetividad de letrado que en términos biograficos elige la
renuncia (a las pensiones reales o académicas) y el aislamiento.

El imaginario de la sociedad de barbaros, virtuosos y pacificos, elaborado en el libro IX
de Télémague constituye, pues, uno de los fundamentos de la idea de barbarie en Rousseau. Para
él, la nocidn ilustrada de progreso y perfeccionamiento indefinidos de la humanidad oculta una

historicidad contingente y accidental, sin #e/os, como expone en el Essai sur l'origine des langues y

3 [“Aqui yo soy el barbaro porque ellos no me comprenden”].

19



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

en el Segundo Discurso™. Tékémagne ofrece con su imaginario de los bérbaros virtuosos
Mandurianos, opuestos al modelo de dominaciéon politica y de extenuacion moral de la
sociedad civilizada de Salente, un modelo que contribuye a definir en gran medida la estructura
oposicional con que Rousseau piensa la historia y los regimenes politicos en el Primer Discurso.

En el discurso de uno de los jefes mandurianos, la critica de la guerra por la ambicién
de una fausse gloire es también una critica de las ciencias y las costumbres civilizadas y un elogio

de la ignorancia:

Nous avons horreur de cette brutalité qui, sous de beaux noms d’ambition et
de guerre, va follement ravager les provinces, et répand le sang des hommes,
qui sont tous freres. Si cette fausse gloire te touche, nous n’avons garde de te
Penvier; nous te plaignons et nous prions les Dieux de nous préserver d’une
fureur semblable. Si les sciences que les Grecs apprennent avec tant de soin,
et si la politesse dont ils se piquent, ne leur inspirent que cette détestable
injustice, nous nous croyons trop heureux de n’avoir point ces avantages.
Nous nous ferons gloire d’étre tonjonrs barbares, mais justes, humains, fideles, désintéressés,
accontumés a nous contenter de peu, et a mépriser la vaine délicatesse qui fait qu'on a
besoin d'avoir beaucoup. Ce que nous estimons, c’est la santé, la frugalité, la
liberté, la vigueur de corps et d’esprit; c’est 'amour de la vertu, la crainte de
Dieux, le bon naturel pour ses proches, attachement a ses amis, la fidélité
pour tout le monde, la modération dans la prospérité, la fermeté dans les
malheurs, le courages pour dire toujours hardiment la vérité, 'horreur de la
flatterie (Fénelon, 2013: 180)*.

El discurso del jefe manduriano une asi dos aspectos heterogéneos: por un lado, la
guerra de conquista, que responde a la ambicién y la expansion del poder, y por otro, las
ciencias y la civilizacion, la vaine délicatesse. Asi, para el barbaro, la guerra es una consecuencia del

aprendizaje de las ciencias y de las buenas maneras (la politesse) de los hombres civilizados:

3 Véase Rousseau (1995) y (1959b). Sobre el Essai y la cuestién de la "contingencia providencial", véase,
Bernini (2015: XXXII-XLIII).

40 Nuestro destacado. [“Nos horroriza esa brutalidad que con los bellos nombres de ambicién y de
gloria va locamente a devastar las provincias y derrama la sangte de los hombres que son todos
hermanos. Y esa falsa gloria que halaga, nos guardaremos bien de envididrtela; te compadecemos y
rogamos a los dioses de preservarnos de un furor semejante. Si las ciencias que los griegos aprenden con
tanto cuidado, y si la cortesia de la que se vanaglorian no les inspira mas que esta detestable injusticia,
nos creemos demasiado felices de no tener sus ventajas. Nos enorgullecemos de ser siempre ignorantes y
barbaros, pero justos, bumanos, fieles, desinteresados, acostumbrados a contentarnos con poco y a despreciar la vana
delicadeza que bace que se tenga necesidad de mncho. Lo que nosotros estimamos es la salud, la frugalidad, la
libertad, el vigor del cuerpo y el espiritu, y también el amor a la virtud, el temor de los dioses, el buen
natural hacia nuestro préjimo, el afecto hacia nuestros amigos, la fidelidad para todo el mundo, la
moderacion en la prosperidad, la firmeza en las desgracias, el valor para decir siempre la verdad, y el

horror de los halagos”].

20



ambas son, dice, la “inspiracion” de la defestable injustice de la guerra. Por eso mismo, su pueblo
se siente feliz de no poseer las “ventajas” de las ciencias y el refinamiento de la civilizacién y
considera un modo de la gloire ser toujours barbares.

Ahora bien, en el punto mismo en que ese discurso establece que la causa de la guerra
de conquista son las ciencias y la civilizacién, el discurso del barbaro establece una
fundamentacion politica para la reprobacién moral de éstas. En Bétique, las artes y el lujo se
temen como una amenaza que pone en riesgo la libertad, ya que produce una esclavitud propia
de las necesidades superfluas; en Salente, las acciones de gobierno que prohiben el fasto y que
limitan las artes buscan asegurar el buen gobierno por medio de la reforma moral del principe.
Pero, con el discurso de los barbaros, el fundamento politico de la critica de las ciencias y las
artes se articula como una cuestién objetiva, que no involucra la virtud o la corrupcion del
principe singular (Idomeneo, en Salente), o el saber de un pueblo virtuoso (el pueblo de
Bétique) que rechaza volverse esclavo de sus propias necesidades. El discurso barbaro, en
cambio, vincula causal y objetivamente las ciencias y la civilizacién con el poder politico, tal
como Rousseau lo presenta en sus exepla histérico naturales.

En el Primer Discurso, en efecto, ninguno de los exezzpla hace depender la critica de la
corrupcion del individuo particular, de las pasiones de un héroe histérico. Por el contrario, cada
uno es un ejemplo de orden objetivo de paises y pueblos que se corrompen a medida que
avanzan las ciencias y se cultivan las artes, o simétricamente, conservan su virtud cuando
permanecen en la ignorancia, segin las dos series de exempla. También se presenta como una
causalidad objetiva, en el Primer Discurso, aquello mismo que enuncia en parte el discurso del
barbaro manduriano: el hecho de que esa corrupciéon por las ciencias, las artes y el lujo #ene
consecuencias politicas. Ya sea porque, como en la serie de exempla de pueblos corrompidos
(Egipto, Grecia, Roma, Constantinopla y la China contemporanea), lleva a la formacién de los
imperios y a la ambiciéon de la conquista, al mismo tiempo que los debilita frente a las
invasiones; mientras que, simétricamente, la serie de los pueblos virtuosos y patriotas, que
conservan una feliz ignorancia (los primeros persas, los escitas, los germanos, Roma antes del
imperio y Esparta) pueden resistir la conquista o pueden incluso derrocar imperios (véase
Rousseau, 1959a: 10-106).

En los exempla historicos, Rousseau tiene una concepcion de la historia taxondmica, que
no es la de Fénelon. En éste, las diferencias de épocas no se conciben en términos histéricos
sino en términos culturales: las diferencias diacrénicas entre épocas o periodos (la civilizacion,
la barbarie y la sociedad salvaje) son entendidas como diferencias sincrénicas entre pueblos,

costumbres y sociedades.

21



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

VI. Imaginarios del homme de Iettres

Ademas de la representacién de los tipos de sociedades sincronicas en la Antigiedad, los
modos de dominacién politica y los modos de produccién econémica de los pueblos, en
Télémagque hay una representaciéon de dos figuras de exiliados: Filoctetes, el guerrero griego que,
pot haberse herido con las flechas de Hércules, enferma y es apartado de la guerra de Troya por
Ulises (en el Libro XII); y Filocles, el consejero del rey cuya enunciacion de verdades politicas
lo expulsan del reino de Idomeneo (en el Libro XI). En ambos, pueden volver a notarse las
estrategias que la novela emplea para la critica politica: Filoctetes forma parte de los personajes
y las aventuras épicas narrados en los primeros y los ultimos libros de Té/mague, mientras que
Filocles es una figura decisiva en los libros centrales de la novela destinados a la critica del
absolutismo.

Con la figura de Filocles, Fénelon continua la critica del principe por su vanidad, pero
esta vez como una critica a los hommmes de lettres de la corte. En términos diegéticos, la expulsion
de Filocles del reino de Salente y su exilio en la isla de Samos dependi6 de los “artificios” de
otro consejero del Rey (Protésilas), que buscaba apartarlo del monarca para gobernar
despoticamente en su lugar. Pero en términos de la Querelle, Filocles es el letrado que reconoce
en el rey un individuo que debe su grandeza a la limitacién de su amor propio, y es el que exige
al principe, a su vez, que no ceda a su /lassitude ni a los halagos de los cortesanos por su
investidura. En el imaginario féneloniano, propio de los partidarios de los Antiguos, el letrado
fiel al Rey es aquel que “ama solo la verdad” tanto como ama al monarca y es aquel que debe
“decir la verdad” incluso a pesar del principe, si éste no observa las leyes fundacionales de
Minos en Creta. De modo que las reconvenciones del letrado al monarca tienen siempre el
objetivo de la conservacion de las leyes y de la restauraciéon de la moral publica (véase Fénelon,
2013: 232). De alli que en Fénelon la critica al absolutismo, a diferencia de Rousseau, no sea
una critica del sistema monarquico mismo de dominacién politica sino de su corrupcion por el
amor propio del principe. En cambio, con sus exempla morales y politicos, Rousseau acusa la
dominacién politica misma, no obstante haber procedido con el mismo modelo féneloniano de
letrado virtuoso. En el Primer Discurso, en efecto, la palabra del que enuncia no es ajena en
absoluto a esa idea del letrado virtuoso, educador del principe. En el mismo sentido, tampoco

lo es respecto del imaginario del letrado exiliado, expulsado, por la enunciacion de sus verdades.

La figura de Filocles representa, desde el paradigma del poeta filésofo exiliado (como

Ovidio), una pobreza virtuosa, una soledad electiva, rodeada no obstante por el amor de los

22



habitantes de la isla de Samos en la que se aloja. Asi, se lo narra cuando el enviado del Rey,

Hégésippe, llega a la isla:

Cependant Hégésippe demanda en quel lieu de I'lle demeurait Philocles. On
lui dit qu’il demeurait assez loin de la ville, sur une montagne ou une grotte
lui servait de maison. Tout le monde lui parla avec admiration de cet
étranger. “Depuis qu’il est dans cette ile, lui disait-on, il n’a offensé personne:
chacun est touché de sa patience, de son travail, de sa tranquillité; n’ayant
rien, il parait toujours content.” [...] Hégésippe s’avance vers cette grotte, il
la trouve vide et ouverte; car la pauvreté et la simplicité des mceurs de
Philocles faisaient qu’il n’avait, en sortant, aucun besoin de fermer sa porte.
Une natte de jonc grossier lui servait de lit. Rarement il allumait du feu, parce
quil ne mangeait rien de cuit: il se nourrissait, pendant I'été, de fruits
nouvellement cueillis, et, en hiver, de dattes et de figues seches. Une claire
fontaine, qui faisait une nappe d’eau en tombant d’un rocher, le désalterait
(Fénelon, 2013: 247-248)*".

La representaciéon de Filocles constituye el imaginario de un letrado que se aisla,
porque se opone a las “opiniones” de su tiempo —como esctibe Rousseau en el prefacio del
Primer Discurso—, y elige la renuncia y la distancia ya no de la politica sino de los hombres
mismos, de la sociedad en su conjunto, tal como fundamenta Rousseau su “reforma” personal.
En Filocles la decepcién politica se vuelve una acusacion contra la sociedad. Tales son los
argumentos del letrado virtuoso al enviado del Rey, Hegésipo, que busca incorporarlo

nuevamente cOmMo consejero:

Voyez-vous, lui répondait Philoclés, cette grotte, plus propre a cacher des
bétes sauvages qu’a étre habitée par des hommes? ]’y ai gouté depuis tant
d’années plus de douceur et de repos que dans les palais dorés de I'lle de
Crete. Les hommes ne me trompent plus, car je ne vois plus les hommes; je n’entends
plus leurs discours flatteurs et empoisonnés; je n’ai plus besoin d’eux: mes
mains, endurcies au travail, me donnent facilement la nourriture simple qui
m’est nécessaire; il ne me faut, comme vous voyez, qu'une légere étoffe pour
me couvrit. N ayant plus de besoins, jouissant d’un calme profond et d’une douce liberté,
dont la sagesse de mes livres m’apprend a faire un bon usage, qu’irais-je

41 [“Mientras tanto Hegésipo preguntd en qué lugar de la isla vivia Filocles y le dijeron que bastante lejos
de la ciudad en una montafia en donde una cueva le servia de vivienda. Todo el mundo le hablé con
admiracién de este extranjero. ‘Desde que estaba en aquella isla, le decian, no habia ofendido a nadie,
todos estaban conmovidos con su paciencia, su trabajo y su tranquilidad, y no poseyendo nada parecia
siempre contento’. [...] Hegésipo se adelanté hasta su gruta y encontrandola vacia y abierta, ya que la
pobreza y la sencillez de las costumbres de Filocles motivaban que no tuviera, al salir, ninguna necesidad
de cerrar la puerta. Una estera grosera de junco le servia de lecho. Raramente encendia fuego, puesto
que no comia nada caliente, alimentindose durante el verano con frutos recién cogidos, y en invierno
con datiles e higos secos. Una fuente clara, que producia una capa de agua al caer de una roca, apagaba
su sed”].

23



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

encore chercher parmi les hommes, jaloux, trompeurs et inconstants? Non,
non, mon cher Hégésippe, ne m’enviez point mon bonheur. Protésilas s’est
trahi lui-méme, voulant trahir le Roi et me perdre. Mais il ne m’a fait aucun
mal; au contraire, il m’a fait le plus grand des biens, il m’a délivré du tumulte
et de la servitude des affaires; je lui dois ma chere solitude et tous les plaisirs
innocents que 'y gotite (Fénelon, 2013: 49)*.

Las palabras de Filocles configuran una posicion radical del letrado que renuncia al
trato con los hombres en sociedad, luego de haber rechazado el pedido real de reincorporacion
a la corte. Segun su discurso, las mismas razones que lo llevaron a ello (el fracaso de su politica
virtuosa ante el Rey) vuelve su situacion de exilio un estado de felicidad (ne w'enviez pas mon
bonhenr), por estar fuera de la comunidad de los hombres: en soledad no hay necesidades
(besoins) que esclavizan, sino la “calma profunda” fuera del “tumulto” y la “servidumbre” de los
asuntos sociales. Esa exterioridad elegida ha sido consecuencia del fracaso politico, una
imposicion que se vuelve electiva por los efectos inesperados sobre el individuo: una libertad
donce (una libertad apacible) que solo es posible hallar alli, en la isla de Samos. Rousseau no
dejara de elaborar ese imaginario del letrado expulsado del ordre des choses en sus propios escritos
y sobre si mismo (véase Rousseau, 1956: 36)*. Y ello desde el Primer Discurso, como posicién
discursiva, hasta el texto postumo —Les réveries du promenenr solitaire— en que esa posicion ya se ha

vuelto narracion del yo.

Por dltimo, importa sefialar que, con esa elaboracion de la figura de un letrado exiliado,
feliz fuera de la comunidad de los hombres, Fénelon plantea una separacion radical del
individuo y la sociedad politica que, no obstante, con la continuaciéon de la historia de Filocles,
negara en el modo de una conciliacion. En Fénelon esa conflictividad entre el individuo y la

sociedad contiene no obstante la posibilidad de su reparacion armoniosa. En el episodio de

42 Nuestros destacados. [“¢Ves esta gruta, mds propia para ocultar bestias feroces que para ser habitada
por los hombres?, le respondié Filocles. He gozado, después de tantos aflos, de mds dulzura y reposo en
ella que en los palacios de la isla de Creta. Los hombres ya no me engasnan, pues no los veo mds, no escucho sus
discursos halagadores y envenenados, no tengo necesidad de ellos, y mis manos endurecidas por el
trabajo me proporcionan facilmente el alimento sencillo que necesito, no precisando, como ves, mas
que una ligera tela para cubrirme. No teniendo necesidades, gozando de una profunda calma y de una apacible
libertad, de la que la prudencia de mis libros me ensefia a hacer buen uso, ¢qué irfa a buscar entre los
hombres, celosos, engafiosos e inconstantes? No, no, mi querido Hegésipo, no envidies mi felicidad.
Protésilas se ha traicionado a si mismo, queriendo traicionar al rey y perderme. Pero no me ha causado
ningun dafio; al contrario, me ha proporcionado el mayor de los bienes librindome del tumulto y la
servidumbre de los deberes. Le debo mi querida soledad y todos los placeres inocentes de que
disfruto”].

4 [“Excluido, sin saber como, del orden de las cosas™].

24



Filocles, la reconvencién del enviado del Rey, Hegésipo, por la philosophie sanvage del consejero,
que prefiere la soledad de su felicidad a zout le reste du genre humain, concluye con la consulta de
éste por su decision a los dioses, con el consecuente regreso a sus funciones de letrado virtuoso
del monarca ahora reformado, pero sin dejar de mantener su alejamiento fisico de la ciudad

(vease Fénelon, 2013: 251-253).

En Fénelon, entonces, el individuo puede conservar su autonomia aislado de los
hombres, pero aun asi participar de la cosa publica para el bien politico de la comunidad. Para
el arzobispo de Cambrai hay un fundamento trascendente de lo politico que incluye al
individuo mas solitario, que no lo expulsa precisamente porque siempre prevalece el interés
publico. En Rousseau, en cambio, hay una conflictividad irreductible entre el individuo y el
ciudadano, y en él parece prevalecer, sobre todo en su dltima filosofia, el individuo aislado, que

se excluye y parece “preferirse” al “resto del género humano”.

Bibliografia

Armogathe, J. R. (2001). Une ancienne querelle. En AAVV, La Querelle des Anciens et des Modernes X1711-
XTI siéeles. Patis: Folio/Gallimard. Ed. Anne-Marie Lecoq.

Bernini, E. (2015). Introduccién. En J.-]. Rousseau, Ewsayo sobre el origen de las lengnas. Buenos Aires:

Colihue Clasica.

Boileau-Despréaux, N. (s/f). Lettre a Brosette. En E Fénelon, Les aventures de Télémaque, fils d’Ulysse,

suivies des Aventures d’Aristonodis. Paris: Garnier. Ed. M. A. Legouez.

Campbell, B. (1975). Montaigne and Rousseau’s First Discourse. The Western Political Quaterly, 28 (1), 7-
31

Decormeille, P. (1987-1988). Rousseau et la Querelle des Anciens et des Modernes. L ’Enseignement
philosophigue, 38 (1), 70-84.

Dejoan, J. (1997). Anciens against Moderns: Culture Wars and the Making of a Fin de Siécle. Chicago:
University of Chicago.

Delarruelle, L. (1912). Les sources principales de J.-J. Rousseau dans le Premier Discours a I’Académie

de Dijon. Revue d’Histoire littéraire de la France, XIX, 245-271.

Fénelon, V. (1897). Lettre sur les occupations de la Académie Frangaise, suivi de Lettres de La Motte et de Fénelon sur

Homzere et sur les Anciens. Patis: C. Delagrave. Ed. M. E. Despois.
Fénelon, F. (2013). Les Aventures de Télémague. Paxis: Gallimard/Folio. Ed. Jacques Le Brun.

Fumaroli, M. (2001). Les abeilles et les araignées. En AAVV, La Querelle des Anciens et des Modernes X1/11-
XV siécles. Paris: Gallimard/Folio. Ed. Anne-Matie Lecoq.

Guénard, F. (2004). Roussean et le travail de la convenance. Paris: Honoré Champion.

Keller, A. C. (1939). Plutarch and Rousseau’s First Discours. PMI.A, 54 (1), 212-222.

25



Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de
Fénelon.
Siglo Dieciocho, 1, 5-26.

Mendham, M. D. (2014). Rousseau’s Partial Reception of Fénelon: From the Corruptions of Luxury to
the Contradictions of Society. En Scmitt-Maal3, C., Stockhorst, S. y Ahn, D. (eds.), Fénelon in the
Enlightenment. Traditions, Adaptations, and Variations (47-76). Amsterdan - New York: Rodopi.

Munnich D. y Abensour M. (2012). L Art de l'amitié: Roussean et la servitude volontaire. Patis: Sens et Tonka.

Norman, L. F. (2011). The Shock of the Ancient. Literature and History in Early Modern France. Chicago —
Londres: The University of Chicago Press.

Perrault, C. (2001). Le Siecle de Louis Le Grand. En AAVYV, La Querelle des Anciens et des Modernes X1/11-
XV1II siécles. Partis: Gallimard/Folio. Ed. Anne-Matie Lecoq.

Rousseau, J.-J. (19592). Disconrs sur les sciences et les arts, Euvres Complétes 111. Patis: Gallimard/Pléiade.

Rousseau, J.-J. (1959b). Discours sur l'origine et les fondements de I'négalité parmi les hommes, (Euvres Completes 111.
Paris: Gallimard/Pléiade.

Rousseau, J.-J. (1995). Essai sur l'origine des langnes, (Euvres Complétes V. Patis: Gallimard /Pléiade.
Rousseau, J.-J. (1956). Les réveries du promenenr solitaire, (Euvres Complétes 1. Patis: Gallimard/Pléiade.

Shklar, J. N. (1969). Men and citizens. A study of Roussean’s social theory. New York: Cambridge University

Press.
Starobinski, J. (1971). Jean-Jacgues Rousseau: la transparence et l'obstacle. Paris: Gallimard.

Touchefeu, Y. (1999). LlAuntiquité et le christianisme dans la pensé de Jean-Jacques Roussean. Oxford: Voltaire

Foundation.

Trousson, R. (2011). Roussean. Patis: Gallimard/Folio.

CV del autor

Doctor en Letras por la Universidad de Buenos Aires. Profesor Adjunto de la asignatura
Literatura del Siglo XIX de la Facultad de Filosofia y Letras de la UBA. Codirige el Proyecto
Ubacyt "Dinero y literatura en el siglo XIX. Conceptos, representaciones, practicas" (2018-
2020). Publicé una edicién critica de Lo Rojo y /o Negro, de Stendhal (2009); una ediciéon anotada
y traduccion del Ewnsayo sobre el origen de las lenguas, de Jean-Jacques Rousseau (2015), coedité E/
siglo de la Revolucion. Teatralidad, Secularizacion, Lenguaje nuevo (2019). Prepara una ediciéon anotada

de lusiones perdidas, de Honoré de Balzac.

26



EL TESTIMONIO Y LA DIMENSION SOCIAL DE LA EXPERIENCIA EN
LA FILOSOFiA DE HUME 1"

TESTIMONY AND THE SOCILAL DIMENSION OF EXPERIENCE IN
HUME’S PHIT.OSOPHY

Soffa Calvente

Centro de investigaciones en Filosofia (CleFi) — Instituto de Investigacion en Humanidades y
Ciencias Sociales (1dIHCs) —Universidad Nacional de 1.a Plata

vicentesofia@yahoo.com.ar

Resumen

Es frecuente encontrar entre las interpretaciones de la filosofia de Hume una concepcion de la
experiencia que la vincula estrictamente con las impresiones de sensacion, acarreando asi el
problema del individualismo y el mentalismo. Sin embargo, el estudio que el rol del testimonio
desempefia en su filosoffa permite encontrar evidencia de que la experiencia, para Hume, no es
patrimonio exclusivo e intransferible del individuo. Nos proponemos indagar acerca de las
caracteristicas y funciones del testimonio para proponer una definicion alternativa de la
experiencia humeana, que no la entiende como elementos mentales discretos, efimeros y
privados, sino como un acervo que se construye en la interaccion social y puede compartirse
publicamente. Con ese fin, criticaremos la interpretaciéon reduccionista del testimonio que
propone J. C. A. Coady, que condiciona su aceptacién a la confrontaciéon con observaciones de
primera mano. Luego, analizaremos como se integran el contacto directo con los objetos y los
reportes de otras personas en el acervo de cada individuo, a partir de la nocién de experiencia
“ampliada” o “extendida.” Finalmente, indagaremos si la experiencia humeana se restringe al
ambito individual, o si existe también un proceso inherentemente social mediante el cual se
construye y trasmite colectivamente.

Palabras clave: Experiencia, Testimonio, Interpretacién reduccionista, Interaccion social.

Abstract

Among the interpretations of Hume’s philosophy, it is frequent to find a notion of experience
that relates it strictly to impressions of sensation. This leads to the problem of individualism
and mentalism. Nevertheless, the role that testimony plays within Hume’s philosophy allows
for gathering evidence that shows that experience is not the exclusive property of the
individual. My aim is to look into the main aspects and functions of testimony in order to set
out an alternative definition of Humean experience that conceives it not as discrete, fleeting,
and private mental contents, but as a stock or collection that is built within social interaction
and can be shared publicly. In the first place, I will evaluate J. C. A. Coady’s reductionist
interpretation of testimony, which restricts its acceptance to its facing to first-hand
observations. Secondly, I will analyze the way in which direct contact with objects and other
people’s reports are settled in a single person’s stock, by means of the notion of “enlarged”
experience. Lastly, I will investigate if Humean experience is restricted to the individual realm
or if there is an inherently social process through which it is built and transmitted collectively.

Keywords: Experience, Testimony, Reductionist interpretation, Social interaction.

¥ Recibido el 06/06/2019. Aprobado el 01/11/2019. Publicado el 01/07/2020.




Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

I. Introduccion

Es innegable que la nociéon de experiencia resulta clave para comprender la filosoffa de Hume.
Sin embargo, al momento de precisar qué es lo que el filésofo entiende por esa nocion clave,
no encontramos trabajos que aborden la cuestiéon directamente ni en profundidad, sino que
suele vinculirsela con un tipo particular de percepciones, las impresiones de sensacién’. Esta
interpretacion de la experiencia, que podemos denominar “restringida” acarrea una serie de
dificultades, de entre las que se destaca el hecho de que se le atribuya un caracter
inherentemente privado’. Esto se debe a que, en tanto las percepciones son contenidos de
naturaleza mental, resultan accesibles unicamente al duefio de esa conciencia, lo que pone en

tela de juicio la posibilidad de comunicarlas y someterlas a verificacion™.

La interpretacion restringida no resulta satisfactoria para dar cuenta de muchos aspectos
de la filosoffa de Hume, de entre los que se destaca la relevancia que le confiere al testimonio
como fuente de incorporacion y justificacion de muchas de nuestras creencias (EHU 10.5) °.
Mas aun, Hume afirma que es posible “ampliar” o “extender” la experiencia propia por medio
de la incorporacion del testimonio ajeno (EHU 9.5 n20), lo que implica que pone en pie de
igualdad la percepcion directa de los objetos de conocimiento y el acceso a ellos a través de los
reportes de otros seres humanos. El estudio de las caracteristicas y funciones que adquiere el
testimonio en la filosoffa de Hume nos permitira proponer una definiciéon alternativa de la
experiencia que no la entiende ya como elementos mentales discretos, efimeros y privados, sino

como un acervo que se construye en la interaccion social y puede compartirse publicamente.

Para cumplir este proposito, en primer lugar revisaremos y formularemos criticas a la

concepcion reduccionista del testimonio, propuesta inicialmente por J. C. A. Coady.

2 Véase Kemp Smith (2005: 150-109), Stroud (1977: 8), Flew (1985), Everson (1988), Rodriguez Valls
(1991: 50), Garrett (1997: 33-34), Dicker (1998: 5), Mounce (1999: 24, 45), Catlin (2009: 159), y Owen
(1999: 67, 71-72).

3 Entre ellos podemos mencionar a Flew (1985) y Everson, (1988). Para una critica al caracter privado
de las percepciones, véase Morris (2009).

4 Quien plantea este problema es Noxon (1973: 81). Otro problema que engendra esta concepcion
restringida de la experiencia es la vinculacién entre la interioridad y la exterioridad de la mente, debido a
que varios autores indican explicita o ticitamente que existe una experiencia externa, compuesta de
“hechos brutos” que ocurren con cierta regularidad y causan una experiencia interna o mental, aunque
no de manera directa o unilineal. Véase Stroud (1977: 246), Noxon (1973: 81), Dicker (1998: 6) y
Garrett (1997: 14).

5> Las obras de Hume seran citadas usando las abreviaturas habituales y siguiendo la paginacién de las
ediciones mas frecuentemente utilizadas por los especialistas. El modo de citacién de cada obra se
indicara en el apartado correspondiente a las referencias bibliograficas. La paginacién que aparece entre

corchetes corresponde a las traducciones al espafiol.

28



Mostraremos que es posible revertir esta perspectiva, que condiciona la aceptacion del
testimonio a su confrontacién con observaciones de primera mano, lo que conduce a una
concepcion restringida de la experiencia. Esto nos conducira, en segundo lugar, a analizar cémo
se integran el contacto directo con los objetos y los reportes de otras personas en el acervo de
cada individuo, a partir de la nociéon de experiencia “ampliada” o “extendida.” Finalmente,
indagaremos si la experiencia humeana se restringe al ambito individual, aunque implique la
incorporacién de aportes de terceros, o si existe también un proceso inherentemente social

mediante el cual se construye y transmite colectivamente.

I1. La vision reduccionista del testimonio

A pesar de la centralidad que Hume le confiere al testimonio, una de las interpretaciones mas
influyentes respecto de su postura acerca de la cuestion es la que se conoce como
“reduccionismo.” Segun esta postura, Hume exige que para confiar en el testimonio ajeno
debemos contar con evidencia empirica de primera mano, es decir, libre de testimonio, para
constatar que aquello que otros nos relatan es efectivamente asi. Por lo tanto, una creencia
basada en el testimonio sélo puede justificarse si puede derivarse de y ser reductible a fuentes
mas “basicas,” tales como la percepcion sensible, la memoria o la inferencia causal. Desde esta
perspectiva, la credibilidad del testimonio ajeno dependeria de la experiencia individual directa y
se reducirfa en ultima instancia a ella. Por lo tanto, supone una interpretacion restringida del
testimonio, pero por extension, también de la experiencia que supuestamente debe validar ese
testimonio, a la que se entiende Unicamente en términos de impresiones sensibles o recuerdos
“vivaces” vinculados con la observacion directa de los hechos en cuestion. Frente a esta
postura reduccionista ha ido reaccionando una cantidad cada vez mayor de autores’, los que
ofrecen lecturas mas adecuadas no sélo del testimonio, sino también de la experiencia, a la que
caracterizan como inherentemente conformada tanto por observaciones de primera mano
como por testimonios ajenos. Veamos a grandes rasgos en qué consiste el reduccionismo y

cémo es posible objetarlo con argumentos del propio Hume.

Quien postula inicialmente la interpretacion reduccionista es J. C. A. Coady’. Coady
formula tres criticas a la postura que le atribuye a Hume, y concluye en funcién de ellas que su

pretendido reduccionismo es inviable. Para la interpretaciéon de lo que Hume entiende por

¢ Entre otros, podemos mencionar a Traiger (1993), Hribek (1996), Faulkner (1998), Welbourne (2002),
Pitson (2003), Gelfert (2010), Wilson (2010), y Shieber (2015: 65-67).

7 Coady plantea su postura en (1973) y luego en (1992). Cabe destacar, sin embargo, que Norton (1965)
hace una critica similar a la nocién humeana de testimonio, aunque sin denominarla “reduccionista.”

Wertz (1982), a su vez, hace una aguda critica a esta perspectiva, a la que volveremos luego.

29



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

testimonio, Coady se basa en el ensayo “De los milagros,” incluido como seccion 10 de la

primera Investigaciéon. Puntualmente, comienza su argumentacion a partir del siguiente pasaje:

Quizd uno pueda negar que esta clase de razonamiento esté fundado en la
relacién causa-efecto. No discutiré sobre [una] palabra. Bastarda con apuntar
que nuestra seguridad, en cualquier argumento de esta clase, no deriva de
ningun otro principio que la observacion de la veracidad del testimonio
humano y de la habitual conformidad de los hechos con los informes
[reports] de los testigos. Siendo un principio general que ningun objeto tiene
una conexion con otro que pueda descubrirse, y que todas las inferencias que
podemos sacar del uno al otro estin meramente fundadas en nuestra
experiencia de regularidad y constancia de su conjuncion, es evidente que no
debemos hacer una excepcion de este principio [a favor]| del testimonio
humano, cuya conexiéon con otro suceso cualquiera parece en si misma tan
poco necesaria como cualquier otra conexion (EHU 10.6 [135-130]).

Coady considera que, en esta cita, Hume esta reduciendo el testimonio a una forma de
inferencia inductiva y, a su vez, reduce ésta a una especie de observaciéon o experiencia. Es decir
que la justificacién de las creencias que provienen de testimonios dependen de un tipo de
evidencia mas fundamental como la que ofrece la observacion y experiencia de primera mano.
La aceptacion del testimonio como valido depende en ultima instancia de nuestra experiencia
de la conjuncién constante entre la clase de reporte que se ofrece y la clase de hecho que éste

relata.

Por otra parte, Coady (1992: 80) afirma que Hume usa de manera ambigua la expresion
“nuestra experiencia”’, dado que puede entenderse como “observacion individual”, o bien
como “experiencia comun”. Sin embargo, sostiene que ambas opciones resultan problematicas
a la hora de pensar en la justificacion del testimonio. Si proponemos que Hume alude a la
experiencia colectiva caemos en un argumento circular, porque justamente la aceptacion de las
observaciones y experiencias de otros requiere que aceptemos su testimonio, y eso es lo que se
esta tratando de establecer. Por lo tanto, no parece haber otra opcién mas que interpretar la
expresion en términos de experiencia individual. Sin embargo, esto también ocasiona serias
dificultades. En primer lugar, porque serfa totalmente inviable pensar que cada uno de nosotros
deba haber observado directamente aquello que aceptamos a partir del testimonio. A modo de
ejemplo, Coady (1992: 82-3) sefiala que creemos que la sangre circula, que hay un océano entre
los continentes americano, europeo y africano, o que las luces que vemos por la noche son
cuerpos celestes inmensamente distantes de nosotros, sin haberlo corroborado personalmente.

Es obvio que nadie pudo haber observado directamente todos estos hechos y que los

30



aceptamos porque otros lo observaron por nosotros. En segundo lugar, Hume sostiene que la
credibilidad de un testimonio se basa en “la conjuncién entre cualquier clase de [reporte]
[report] y cualquier clase de objeto” (EHU 10.6 [136]). Coady considera que por “clase de
reporte”, Hume puede aludir ya sea a la clase de hablante que da el reporte o a la clase de
contenido que transmite. Ambas opciones resultan igualmente problematicas. Si nos inclinamos
port la clase de hablante, debemos guiarnos por su autoridad o su caracter de experto. Pero para
establecer el caracter de experto de una persona, debemos basarnos en el testimonio que otros
dan al respecto®, lo que nos conduce nuevamente a la circularidad, o bien, en la observacion
directa de los hechos que describe, lo que vuelve prescindible su testimonio. Si nos inclinamos
por la clase de contenido que se relata, deberfamos establecer algun criterio que nos permita

distinguir tipos de reportes validos e invalidos, cosa que Hume no hace.

Finalmente, a partit de que “la razén por la que damos algin crédito a testigos e
historiadores no se deriva de una conexidn que percibimos a priori entre testimonio y realidad,
sino porque solemos encontrar conformidad entre ellos” (EHU 10.8 [137], las cursivas son del
autor), Coady (1992: 85-90) considera que Hume presupone implicitamente la posibilidad de
que no exista correlaciéon alguna entre testimonio y realidad. Por lo tanto, para aceptar un
discurso como testimonio debemos partir de la condiciéon de que debe corresponderse con los
hechos. Esto no es algo que aprendamos mediante la experiencia, sino que, contrariamente a lo
que Hume afirma, se establece a priori. Lo contrario requeriria que compararamos cada reporte

con observaciones de primera mano acerca de los hechos que relata, lo que es imposible.

Mediante estas tres objeciones, Coady pretende reducir al absurdo la postura
reduccionista que le atribuye a Hume para mostrar que resulta inviable. Sin embargo,
mostraremos que las criticas se originan en una interpretacion descontextualizada y sesgada de
lo que Hume sostiene no sélo en “De los milagros,” sino en otros pasajes de su obra. En lineas
generales, tal como sostienen Michael Welbourne (2002: 417) y Axel Gelfert (2010: 67), la
lectura de Coady surge de extender las criticas que Hume formula a los testimonios acerca de
milagros a lo que sostiene del testimonio en general, es decir que solapa aquello que Hume

afirma de ciertos casos particulares problematicos con su concepcion general del testimonio.

8 Suponemos que Coady no incluye que nosotros mismos podamos acreditar el caracter de experto de
quien brinda el testimonio, lo que serfa perfectamente plausible, porque eso nos remitirfa una vez mas a
que, para dar cuenta de su pericia, necesariamente debemos contar con experiencia de primera mano.

31



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

ITI. La vision no reduccionista del testimonio

Veamos entonces de qué manera es posible rebatir la lectura reduccionista a partir de lo que el
propio Hume tiene para decir. En primer lugar, dada la centralidad que le confiere al
testimonio, serfa extrafio que luego redujera su valor epistémico haciéndolo subsidiario de la
inferencia inductiva, la que a su vez dependerfa uUnicamente de la experiencia y de la
observacion individuales. Para Hume la centralidad del testimonio es tal, que el primer ejemplo
que ofrece en el Tratado acerca del origen de nuestras creencias es justamente el de una
creencia basada en un testimonio histérico, como es la de que César fue asesinado en el Senado
durante los idus de marzo. Hume afirma que creemos en este hecho a partir de que ha sido
establecido “por el testimonio unanime de los historiadores, que convienen en asignar ese
determinado tiempo y lugar a dicho suceso” (T 1.3.4, SB 83 [188]). Hasta aqui, pareceria ser
que nuestra creencia —contra la lectura reduccionista- se originarfa a partir de la convergencia de

los reportes de los historiadores. No obstante, Hume continta:

En este caso, estan presentes a nuestra memoria, o a nuestros sentidos, ciertos
caracteres y letras, y recordamos también que estos caracteres han sido
empleados como signos de ciertas ideas. Estas ideas estaban o en las mentes de
quienes se hallaban inmediatamente presentes en esa acciéon y recibieron
directamente las ideas de su existencia, o han sido derivadas del testimonio de
otras personas (...) Es obvio que toda esta cadena de argumentos o conexion de
causas y efectos, esta basada en principio sobre caracteres o letras vistos y
recordados, y que sin la autoridad de la memoria o los sentidos todo nuestro
razonamiento serfa quimérico e infundado, pues en este caso cada eslabon de la
cadena penderfa de otro, pero no habria cosa alguna fijada al extremo, capaz de
sostener el todo; y entonces no existirfa creencia ni evidencia (T 1.3.4, SB 83
[188-189]; vd. EHU 5.7).

A primera vista, podrfa pensarse que esta cita esta avalando la interpretacion
reduccionista del testimonio. Sin embargo, no es asi por varias razones. En primer lugar, aqui
Hume esta hablando acerca de la causa de una creencia testimonial, mientras que el
reduccionismo se refiere a aquello que la justifica’. Si tenemos en cuenta esta diferencia, Hume
apunta a sefialar en este pasaje que la creencia testimonial se origina de la misma manera que
cualquier otra creencia causal y tiene, al igual que ésta, la estructura de una inferencia inductiva,

pero no necesariamente afirma lo mismo respecto de su justificacion. En segundo lugar, el

9 Esta diferencia ha sido sagazmente indicada por Traiger (1993: 139-140) y (2010: 45) y se opone a la
interpretacién de Anscombe (1973), quien sostiene que este pasaje alude a la justificacién de las
creencias testimoniales.

32



argumento se refiere al rol que desempenan las impresiones y la memoria vivaz en el marco de
las inferencias causales, vinculado con aquello que nos permite distinguir un razonamiento
acerca de una cuestion de hecho y existencia de un argumento hipotético o incluso de una
ficcion de la imaginacion. Es decir que no pone en cuestiéon ni la veracidad de los testigos, cuyo
testimonio es “unanime,” ni la ocurrencia del hecho relatado en determinado tiempo y lugar, lo
que esta avalado por el consenso existente entre los historiadores, sino que alude a nuestra
creencia en ese hecho. Si bien el razonamiento causal es el unico que nos permite ir mas alla de
lo que esta presente a la percepcioén sensible o a la memoria vivaz, necesariamente debe
anclarse en ellas como punto de partida de la creencia resultante, ya que, de lo contrario,
podriamos albergar dudas respecto de si la creencia es en realidad una suposicién o una
fantasia. Lo mismo vale para una creencia testimonial —necesariamente basada en una inferencia
inductiva- que para una creencia originada en una inferencia inductiva no testimonial: en ambos
casos debe iniciarse a partir de una impresion o un recuerdo vivaz. Por ese motivo, aqui no esta
en duda la validez del testimonio como tal, es decir, del contenido de la creencia, que, como
Hume mismo afirma desde un principio, ha sido bien establecido, sino nuestro contacto con el
hecho en cuestién, que forma la base de la inferencia causal, y la consecuente creencia que se
origina a partir de él. Debe haber una via de acceso a ese hecho alejado de nuestro tiempo y
lugar, y esa via es la lectura de los libros de historia donde éste se relata. La creencia se origina
en la cadena causal que une los caracteres impresos en los libros con las ideas en las mentes de
quienes presenciaron el hecho o lo escucharon de quienes lo presenciaron. Esta conexién entre
los caracteres y los testimonios que nos remiten al hecho nos permiten diferenciar un libro de

historia de un libro de ficcidén, tal como Hume lo afirma mas adelante en el Tratado:

Cuando vemos ciertos caracteres y figuras descritos sobre el papel deducimos
que la persona que los ha producido debia querer afirmar tales hechos: la muerte
de César, el triunfo de Augusto o la crueldad de Nerén: y recordando muchos
otros testimonios coincidentes, sacamos en conclusion que aquellos hechos
existieron realmente, y que tan gran numero de hombres, a los que no guiaba
interés alguno en ello, no podrian conspirar para engafarnos, especialmente
porque si lo hubieran intentado habrian tenido que exponerse a la burla de sus
contemporaneos, en una época en que aquellos hechos estaban confirmados por
ser recientes y universalmente conocidos (T 2.3.1, SB 404-405 [604]). Las

cursivas son del autot.

Aqui notamos que Hume, justamente, busca destacar que uno de los rasgos principales
que distingue un testimonio de otros actos de habla o fragmentos de discurso es su pretension
de transmitir informacion, es decir que su objetivo es reportar cuestiones de hecho y existencia,
antes que relatar ficciones (Welbourne, 2002: 415; Pitson, 2003 y Gelfert, 2010: 72). Por otra

parte, en la misma cita, Hume afiade otros elementos que le confieren credibilidad a un

33



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

testimonio puntual y constituyen evidencia que nos lleva a creer en él: respecto del contenido,
la concurrencia con otros testimonios, que lo ocurrido fue de publico conocimiento y cercano
en el tiempo; y respecto de los testigos, el escarnio social que hubiera significado forjar un falso
testimonio. Por lo tanto, podemos notar que los factores que hacen creible un testimonio no
pasan por la observacion directa de lo sucedido, sino que se construyen a partir de la
intersubjetividad. Tenemos entonces un primer argumento para mostrar que Hume no
pretende reducir la creencia testimonial a una inferencia causal y ésta a percepciones sensibles y
recuerdos vivaces, sino que se limita a sefialar que el origen de toda creencia causal —ya sea
testimonial o no- se basa en una inferencia inductiva que requiere de impresiones y recuerdos
como punto de partida. Esto obedece mas bien a la necesidad de distinguir hechos de ficciones
que a la pretendida reduccion del testimonio a la observacion directa individual.

Como acabamos de sefialar, el testimonio, en cuanto acto discursivo, consiste en la
practica de asociar palabras con hechos, es un uso del lenguaje particular que pasa por la
comunicacién de informacion, y que se diferencia de otros tales como ordenar, sugerir, dar a
entender, narrar una ficcion, etc. Aprendemos a distinguir este uso del lenguaje de los restantes
a partir de la practica, lo que genera el habito de creer que, en el marco del discurso testimonial,
se usan palabras para reportar cuestiones de hecho y para decir como son éstas. Por ese
motivo, una vez que hemos aprendido a reconocer el testimonio de entre otros actos de habla,
nuestra actitud por defecto es dar por sentada la veracidad de quienes lo ofrecen (Welbourne,
2002: 415-416). La respuesta esperable frente a ¢l es que el oyente acepte y crea lo que se le
dice. Hume asi lo sefiala en el pasaje que acabamos de citar, cuando indica que la persona que
produjo el testimonio acerca de la muerte de César, el triunfo de Augusto o la crueldad de
Neroén “debia querer afirmar tales hechos™ (T 2.3.1, SB 405 [604]).

Ahora bien, sostener que la aceptacion es la respuesta que se espera por defecto frente a
un testimonio no es lo mismo que decir que en todos los casos debemos aceptarlo. En algunas
ocasiones particulares surgen razones que nos llevan a suspender esa actitud habitual, que opera
en nosotros pre reflexivamente. Justamente, el caso del que se ocupa Coady, que tiene que ver
en la credibilidad de los testimonios acerca de los milagros'’, es una de esas ocasiones donde

debemos hacerlo, porque se trata de relatos cuyo contenido contradice la infinidad de

10 Recordamos que Hume define a un milagro como “/a violacion de [una) ley |natural) |a law of nature| por
una volicion particular de la deidad o por la interposicion de un agente invisible” (EHU 10.12n [140]) Las cursivas
son del autor.

34



testimonios concordantes que dan sustento a las leyes naturales (EHU 10.8)"". Un milagro
constituye algo tnico o extraordinario, en tanto lo inusual de un hecho se define a partir de su
falta de conformidad con la experiencia pasada'. Esto hace que en términos de conocimiento
empirico, un testimonio acerca de un milagro cuente con un alto grado de improbabilidad, ya
que tiene frente a si una experiencia “firme e inalterable” que alcanza el estatus de prueba®, en
base a la cual afirmamos la regularidad del curso natural (EHU 10.12 [139]). Por lo tanto, antes
que una oposicion entre testimonios y experiencia de primera mano, lo que esta en juego es una
confrontacién entre testimonios opuestos: el de los supuestos testigos de hechos milagrosos
contra el de los que contribuyen a establecer nuestra creencia en las leyes naturales.

En definitiva, s6lo en aquellos casos donde se presenta un conflicto en la evidencia,
surge la necesidad de adoptar una actitud reflexiva que nos lleva a evaluar el testimonio a la luz
de la experiencia, revisando cada caso para determinar su grado de uniformidad y semejanza, y
adherir a aquel lado que cuente con mas casos a su favor. Pero esa experiencia no
necesariamente es individual, sino que abarca la experiencia colectiva de cientos de miles de
personas de distintos tiempos y lugares. A lo sumo, la decisiéon puede ser individual ya que cada
uno puede evaluar por si mismo, a la luz de la evidencia disponible, qué seria lo mas probable.
Pero eso no implica que la decisiéon se tome a partir de observaciones individuales, sino de una
experiencia personal que incorpora las experiencias de otros, justamente, mediante la
aceptacion de su testimonio (Pitson, 2006: 9). Lo mismo puede decirse de las restantes
creencias relativas a cuestiones de hecho: aunque no involucren directamente el asunto de la
credibilidad de un testimonio puntual, en tanto implican la aceptacion de la regularidad de la
naturaleza, suponen indirectamente la aceptaciéon de cientos de testimonios que ayudaron a
establecer esas leyes.

En “De los milagros”, a Hume le interesa dejar en claro que la credibilidad de un
testimonio se basa en los mismos principios que la credibilidad en las demas cuestiones de
hecho. No existe una conexion a priori entre testimonios y hechos, sino que ésta es un vinculo
tan poco necesario como cualquier otro, porque se trata de una regularidad empirica mas. ¢Por
qué Hume busca dejar en claro la naturaleza de esta conexion? Porque solemos precipitarnos
“al efectuar nuestras inferencias a partir de[l] testimonio” a rafz de que sobreestimamos la
conexion que existe entre las palabras que escuchamos de los demas y las ideas de su mente,

como asi también la conexién entre esas ideas y los hechos que supuestamente representan (T

1 Garrett (1997: 151) sefiala que lo que ha permitido establecer y creer en las leyes naturales no es la
experiencia de una sola persona, sino de muchas y a lo largo de un considerable perfodo de tiempo.

12 Hume sostiene: “Que algo sea o no frecuente dependera del nimero de ejemplos que hayamos
observado” (T 3.1.2, SB 474 [696]).

13 Nos referimos aqui a “prueba” en el sentido que Hume le confiere como evidencia “infalible” que
carece de contraejemplos y por lo tanto no da lugar a dudas (EHU 10.4 [135]; véase también T 1.3.11,
SB 124; EHU 6 n10).

35



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

1.3.9, SB 113 [227]). En esto consiste el fenémeno de la “credulidad”, que nos lleva a adoptar
creencias que no en todos los casos cuentan con un adecuado fundamento en la experiencia,
sino que se originan en fuentes tales como la elocuencia de los charlatanes, la inculcacion o la
supersticion. Lo que Hume quiere resaltar es que el testimonio es un efecto causal como
cualquier otro; el s6lo hecho de que sea producto de lo que alguien piensa no le da un estatus
especial que lo lleve a estar necesariamente ligado con un hecho, sino que se trata de una
conexion empirica mas, la que, por lo tanto, admite distintos grados de probabilidad (Traiger,
1994: 250-252). En este sentido, Hume se pregunta: “:Es justo sacar la conclusion de que, sélo
porque algin testimonio humano tiene la maxima fuerza de autoridad en algunos casos (...)
por eso, toda clase de testimonio ha de tener igual fuerza y autoridad?” (EHU 10.28 [152]).
Cuando tenemos una actitud crédula, tomamos acriticamente las palabras de los demas como si
fueran la verdad. Por eso, frente a un testimonio que resulta dudoso, debemos suspender
nuestra credulidad para adoptar una actitud reflexiva. Fsta no consiste en reducir el testimonio
a observaciones directas, sino en determinar su veracidad mediante ciertos criterios y
procedimientos. Esos criterios se refieren tanto a las caracteristicas de los testigos y el modo en
que ofrecen su reporte —honestidad, desinterés, sinceridad, nivel de educacién y pericia, entre
otros (véase EHU 10.7-29)-, como al contenido del testimonio, para determinar si lo que se
relata se condice o no con el funcionamiento regular de la naturaleza, o se trata de un evento
extraordinario o maravilloso (Coleman, 2001: 207-208).

Por otra parte, si los testimonios son equivalentes a aquello que se ha constatado a
partir de la observacion directa, es posible tratarlos de la misma manera, en tanto lo que se
confronta cuando aparecen contraejemplos son casos a favor y en contra: en ningin momento
Hume sefiala que la observacion directa tenga un caracter mas originario ni mas fundamental en
este procedimiento evaluativo, ni que por lo tanto sea necesario “reducir” el testimonio a ella.

Asf lo explica:

Cuando el hecho que se atestigua rara vez ha sido observado por nosotros,
entonces se entabla una lucha entre dos experiencias [experiences| opuestas, una
de las cuales anula a la otra en toda su fuerza y sélo puede operar en la mente
con la fuerza sobrante. El mismo principio de la experiencia, que nos da cierta
seguridad en el testimonio de los testigos, en este caso también nos da otro
grado de seguridad en contra del hecho que ellos intentan establecer (EHU 10.8
[137]; véase EHU 10.6).

Vemos entonces que un testimonio cuenta como un caso que “‘entabla una lucha” con

un conjunto de casos que establecen la ocurrencia regular de un hecho. Ese conjunto de casos

36



no esta conformado por lo que un individuo aislado ha observado, sino por lo que muchas
personas a lo largo del tiempo han observado y transmitido a otros. De la misma manera, el
testimonio que constituye un contraejemplo es el reporte de un hecho que supuestamente
ocurrid, pero lo que nos lleva a dudar respecto de ¢l es su caracter infrecuente, o bien el modo
en que ese testimonio fue trasmitido, o el caracter de quien lo reporta. Podemos notar que
Hume alude con la nocién de “experiencia” tanto a aquello que ha sido observado
directamente como a lo que se atestigua, y los pone en pie de igualdad. Por lo tanto, el contacto
directo con los objetos o acciones no es unicamente lo que conforma la experiencia, sino que
¢ésta también puede incorporar aquellos eventos o fenémenos que nos llegan por medio del
testimonio de otros'’. En este sentido podemos comprender la siguiente afirmacién de Hume,
que ratifica el tratamiento equivalente de testimonios y hechos establecidos mediante leyes

naturales:

Solo la experiencia confiere autoridad al testimonio humano y es la misma
experiencia la que nos asegura de las leyes de la naturaleza. Cuando, por tanto,
estas dos clases de experiencia son contrarias, no tenemos otra cosa que hacer
que sustraer la una de la otra y adoptar una opinién de un lado o de otro con la
seguridad que ofrece el resto (EHU 10.35 [154]).

Para sintetizar, es posible responder a las objeciones de Coady si partimos de una
concepcion de la experiencia como inherentemente no restringida y también si distinguimos la
actitud que Hume mantiene hacia el testimonio en general, de aquello que tiene para decir de
ciertos casos particulares que resultan problematicos. En primer lugar, como hemos visto,
resulta indispensable deslindar aquellos contextos en los que Hume habla del origen de las
creencias causales -dentro de las cuales pueden ubicarse las testimoniales-, donde juega un rol
importante la inferencia inductiva a partir de una impresiéon de sensacion o recuerdo vivaz, de
los momentos en los que trata acerca de la justificacion de las creencias, donde propone una
evaluacion que implica revisar y comparar los casos a favor y en contra de un determinado
hecho en cuestion. Coady tiende a fusionar ambos y por eso sostiene que la inferencia desde o
hacia una impresion de sensacion resulta fundamental para validar una creencia testimonial.

En segundo lugar, en la aceptacion de un testimonio debemos distinguir la actitud
crédula de la reflexiva. La credulidad es la actitud que por defecto asumimos, pero hay
ocasiones en las que esa actitud debe suspenderse. En este caso, el factor decisivo no consiste,

como pretende Coady, en constatar la constancia de la conjuncién de cierto tipo testimonio

14 Destacamos la perspectiva de Traiger (1994: 252), quien afirma que “en la perspectiva de Hume, el
testimonio es s6lo un tipo de experiencia, de la misma clase que la evidencia de nuestros sentidos.” La
traduccién es nuestra.

37



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

con cierto tipo de hecho mediante la experiencia individual. Por un lado, como hemos dejado
lo suficientemente claro ya, la experiencia que avala dicha conjunciéon no debe entenderse en
términos de observaciéon directa o de primera mano, sino como el conjunto de casos similares
observados por distintas personas en distintos momentos y lugares, que han sido transmitidos a
otras a lo largo del tiempo. Por otro lado, en la aceptacion del testimonio estan involucrados
también factores vinculados con las caracteristicas de los testigos, que se apoyan en un
conocimiento de la naturaleza humana, conocimiento que también surge de la experiencia
colectiva. Esto es lo que nos permite determinar cuales testimonios son confiables o estan
autorizados, sin que cada uno de nosotros sea necesariamente un experto en el tema.

En tercer lugar, hemos destacado que Hume trata al testimonio como una regularidad
empirica mas, por lo tanto, es esperable que considere la posibilidad de que no haya correlacion
entre un testimonio y un hecho. Lo que funda dicha correlacion es, al igual que en el caso de
cualquier cuestion de hecho, la experiencia. Si Coady considera que esto es una suerte de
amenaza que atenta contra el caracter del testimonio, lo mismo deberfa decir respecto de la
inferencia causal a la que supuestamente se reduce. Sin embargo, como hemos indicado mas
arriba, lo que Hume sostiene es que nuestra actitud por defecto es la credulidad, es decir, la
aceptacion de todo aquello que se nos dice en caracter de testimonio, independientemente de si
eso se condice con los hechos o no. Los casos problematicos nos llevan a desarrollar una
actitud reflexiva que nos permite revisar nuestra actitud crédula.

Resta ocuparnos del cargo de circularidad, que es tal vez el mayor escollo a superar en la
interpretacion que estamos proponiendo. Por un lado, a la luz del caracter eminentemente
social que Hume le atribuye a la naturaleza humana (véase T 2.2.5, SB 363-365; 3.2.2, SB 493;
EPM 4.18), la sociabilidad parece ser una condicion necesaria para que se desarrolle la practica
de aceptar el testimonio como verdadero. La sociedad es el ambito “natural” del hombre, y el
intercambio de opiniones, sentimientos y experiencia es parte constitutiva de ese ambito (véase
T 2.2.4, SB 352-353; 2.2.9, SB 389; ESY — NC, 202). El intercambio no podria existir si
desconfiaramos sistematicamente de lo que los demds nos comunican. Por otro lado, si
tenemos en cuenta la diferencia entre lo que Hume sostiene del testimonio en general y ciertos
casos dudosos, no resulta circular evaluar el testimonio particular de una persona por medio de
conocimientos que adquirimos gracias al testimonio bien establecido de otras personas. Del
mismo modo en que uno puede usar evidencia sensible bien establecida para corroborar una
observacion directa particular que resulta problematica, puede emplear el testimonio bien
establecido para evaluar un enunciado testimonial puntual (Traiger, 1993: 145). Finalmente, si

decimos que los testimonios deben tratarse al igual que las restantes cuestiones de hecho, del

38



mismo modo que un conjunto de casos lleva a establecer y justificar un principio general en ese
ambito, un nuevo caso particular puede establecerse y apoyarse a partir de ese principio: no hay
circularidad alguna en tal procedimiento. Las regularidades acerca del testimonio pueden
contarse entre los casos que permiten establecer y justificar dichos principios, por lo tanto, es
posible emplear esos mismos principios para determinar a su vez la validez de un nuevo caso

de creencia testimonial que presente dudas, sin que eso implique caer en la circularidad".

IV. La experiencia ampliada o extendida

Hasta el momento hemos visto que los testimonios pueden incorporarse como parte de la
propia experiencia con el mismo valor epistémico que aquellos casos originados en la
observacion directa, pero aun resta explicar la génesis de ese proceso. ¢De qué manera se
produce la integracién entre lo directamente observado y lo que se acepta por via del
testimonio en el sistema de creencias de un sujeto? Hume ofrece un ejemplo cuando sostiene
que éste dltimo esta conformado por dos niveles de “realidades™ el de las impresiones y los
recuerdos vivaces, por un lado, y por otro, el de ideas de objetos que no necesariamente han
sido observados de manera directa, como por ejemplo la idea de Roma, “ciudad que ni veo ni
recuerdo, pero que esta unida a impresiones que recuerdo haber recibido en la conversacion y
en los libros de viajeros e historiadores” (T 1.3.9, SB 108 [222]). Es decir que podemos acceder
a la idea de un lugar que no hayamos observado directamente por via del testimonio de quienes
estuvieron alli —los viajeros- o investigaron al respecto —los historiadores-. A su vez, esta idea, al
igual que “cualquier otra”, obtiene el estatus de creencia “por su fuerza y [orden establecido]
[settled order], debidos a la costumbre y la relacién de causa y efecto” (T 1.3.9, SB 108 [222]).
En definitiva, lo que le confiere el caracter de creencia a una idea no es necesariamente la
observacion directa sino su vivacidad, pero también su coherencia con el sistema de creencias
que ya poseemos. Esto ultimo es lo que le da validez tanto a una observacion directa como a un
testimonio, y lo que las distingue de las ficciones que son mero producto de la imaginacion. Por
supuesto que ese sistema establecido y coherente de creencias esta previamente conformado
tanto por observaciones de primera mano como por creencias testimoniales, con las cuales la

nueva creencia debe ser consistente.

15 Wilson (2010: 73) considera que el error de Coady es interpretar la concepciéon humeana del
conocimiento como empirista, subjetivista e individualista. En la perspectiva de Wilson, sélo seria
posible aceptar el primer epiteto y en sentido amplio, como la negacién de la existencia de un reino de

las esencias que trasciende el mundo, pero no setfa posible bajo ningtin punto de vista aceptar los otros
dos.

39



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

Asf, Hume afirma que “después de que hubiéramos adquirido confianza en el

>
testimonio humano, los libros y la conversacion [amplian] [enlarge] mucho mas la esfera de la
experiencia y del pensamiento de un hombre que los de otro” (EHU 9.5 n20 [132]), y que “la
experiencia de los otros se vuelve propia sélo por medio del crédito que le damos a su
testimonio” (L 1.188, 349). De esta manera, reconoce que el testimonio es un medio por el cual
podemos expandir los limites de la experiencia originada en la observaciéon de primera mano.
Esa ampliacién se lleva a cabo al menos de dos maneras: en primer lugar, a partir de que
podemos disponer de un ciumulo mayor de casos similares que los que hayamos podido
observar directamente, como sucede en el caso de las leyes naturales. Es muy probable que
contemos con algunos ejemplos de observacion directa de lo que en éstas se afirma, pero el
testimonio de otros nos permite acceder a una cantidad enormemente superior de casos que los
que en nuestra vida podamos llegar a percibir por nuestros propios medios. En segundo lugar,
a partir de que nos permite acceder a lugares y tiempos distantes y remotos, como ocurre con
los relatos de viajeros e historiadores. Bajo esta modalidad, la expansion de la experiencia no
pasa por la incorporacion de una cantidad de casos que corroboran la regularidad de un hecho,
sino de un contenido novedoso, en tanto nos permite tomar contacto con lugares en los que no
hemos estado y tiempos en los que no hemos vivido.

Hume tiene en alta estima a la historia porque considera que es, justamente, uno de los
medios a través de los cuales se hace posible la ampliacion de la experiencia bajo la segunda

modalidad que hemos distinguido. Asi lo expresa cuando afirma que

en rigor, si consideramos la brevedad de la vida humana, y nuestro limitado
conocimiento incluso de lo que acontece en nuestro propio tiempo, hemos de
ser concientes de que serfamos siempre nifios en comprension si no fuera por
este invento que [extiende| [extends| nuestra experiencia a todas las pasadas
épocas y a los mas distantes paises, haciendo que contribuyan tanto a la mejora
de nuestra sabidurfa como si hubieran [caido realmente bajo nuestra
observacion] [actually lain under our observation]. De una persona que conoce
la historia puede decirse en cierto modo que ha vivido desde los comienzos del
mundo y que ha ido aumentando con cada siglo el acervo de sus conocimientos

(ESY - SH, 566-567 [484]).

Como podemos notar en la cita, Hume sefala que el testimonio histérico nos permite
experimentar algo que no hayamos observado directamente. Podemos acceder a las épocas
pasadas y los pafses remotos “como si” los hubiéramos observado de primera mano y “como
si” hubiésemos vivido desde los comienzos del mundo, porque la historia funciona

epistémicamente de manera equivalente a la observacion directa (Perinetti, 2002: capitulo 2).

40



Pero ademas, nos da la ventaja de adquirir una perspectiva “[genuina]” [true point of view]
(ESY — SH, 568 [485]) que incluso supera a la de los propios protagonistas porque pone en
evidencia aspectos que no se ven en el momento en que ocurren los hechos. Nos permite, de
alguna manera, superar nuestra condicion finita y alcanzar una visién de conjunto.

La historia es un modo de expandir nuestra experiencia mediante el testimonio que estd
plasmado en los “libros”, pero hemos visto mas arriba que Hume considera que es posible
hacerlo también mediante la “conversaciéon” (véase EHU 9.5 n20). Ambos, libros y

<

conversacion, son equivalentes e igualmente valiosos, porque son “una transcripcion de la
mente” (T 3.3.4, SB 611 [865]), es decir que son un modo de compartir los contenidos y
estados mentales con los demas.

En el contexto de la Modernidad, la conversacion no solo aludia al intercambio verbal
cara a cara, sino que inclufa toda forma de relacioén propia de la vida en sociedad (Shapin, 1991:
298 n40). Esta connotacion se deja ver en el ensayo “De [la escritura de] ensayos” [Of Essay-
Writing], donde Hume la asocia a una disposicién hacia la sociabilidad y las actividades de la
vida cotidiana, por contraposicion al aislamiento que caracteriza a los intelectuales [learned]. El
ensayo caracteriza a los intelectuales como aquellos que se ocupan de las operaciones mas
elevadas y dificiles de la mente, lo que requiere de ocio, soledad, una preparacion prolongada y
un trabajo arduo. Hume distingue a este grupo de otro, el de los conversadores [conversible],
que se ocupan de los deberes de la vida comun, poseen una disposicién sociable, una
inclinacion a los ejercicios mas faciles del entendimiento, y buscan la compania y conversacion
de sus pares (ESY — EW, 533-534). Si tenemos en cuenta la distincion entre eruditos y
conversadores, y la vinculamos con la expresiéon “libros y conversacién,” podemos notar que
con esta dltima Hume esta sefialando que la experiencia puede ampliarse si se nutre tanto del
mundo activo como del contemplativo'®. La separacién que persistia en su época entre los dos
ambitos era a sus ojos un gran defecto, ya que terminaba resultando perjudicial para ambos. Si
el ambito de la conversacidon no se alimentaba de fuentes tan valiosas como la historia, la
poesia, la politica o los principios mas obvios de la filosoffa, se terminarfa convirtiendo en
meras habladurfas y rumores. Si la filosofia se recluia en los claustros y celdas, desligandose
completamente de la vida en sociedad, se volveria quimérica en sus conclusiones e ininteligible
en su estilo y modo de expresion.

Por otra parte, el ensayo nos muestra que un aspecto importante de la propuesta
humeana se vincula con el caracter social de la experiencia, en tanto el trabajo en soledad del

filésofo es aquello que debe ser contrarrestado para buscar en la interaccion social las fuentes

16 Corrobora nuestra interpretacién el hecho de que Hume se refiera en el marco del ensayo al mundo
intelectual como “libros” y al de la conversacién como “compafiia” (ESY — EW, 534 [459]).

41



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

de donde nutrirse: “¢Qué cabria esperar en verdad de hombres que nunca consultaban la
experiencia en ninguno de sus razonamientos, o que nunca buscaban esa experiencia que
unicamente puede hallarse en la vida y la conversaciéon comunes?” (ESY — EW, 535 [460]).
Aqui Hume pone de manifiesto que es perfectamente posible que exista razonamiento sin
experiencia, como ocurre en las relaciones de ideas, o en el peor de los casos, como en la mera
especulacion, que es lo que encuentra verdaderamente condenable, ya que convierte a la
filosofia en pensamientos quiméricos. La tendencia de la filosoffa a elevarse por encima de las
cuestiones cotidianas se ve acentuada cuando se practica mediante un “solitario método de
estudio” (ESY — EW, 534 [460]). Por otra parte, podemos notar que Hume reviste a la
experiencia de un caracter eminentemente social, dado que afirma que al menos un tipo de
experiencia se encuentra en la vida en comunidad antes que en el interior de la mente del
filosofo. Esto nos muestra que el esfuerzo de Hume por orientar la filosoffa hacia la “vida
diaria” (EHU 12.25 [189]) implica, ademas de ajustarla a temas asequibles a la capacidad
humana, enfocarla decididamente al ambito social, cuyas caracteristicas predominantes son la
interaccion y la comunicacion. Estas caracteristicas son las que atraviesan la experiencia que
debe ser objeto de estudio del filésofo. Por lo tanto, fundar la filosofia en la experiencia supone
no solo adoptar el método experimental —como reza el subtitulo del Tratado de la naturaleza
humana-, sino volcarla hacia la interaccion social, lo que esta en las antipodas de su reducciéon a

meras impresiones de sensacion de caracter privado.

V. La experiencia colectiva

Ahora bien, la nociéon de experiencia ampliada o extendida puede llevar a la pregunta por los
alcances de la dimensiéon social de la experiencia. Mas alla de la comunicabilidad y la
interaccion, un sesgo individualista pareciera persistir en el fondo de la experiencia, aun de
aquella que Hume denomina ampliada o extendida. ¢Es posible considerarla como un
fenémeno eminentemente social en Hume o siempre debemos remitirnos en ultima instancia a
una coleccioén o acervo personal integrado por observaciones directas y testimonios? A modo
de cierre de nuestro trabajo, intentaremos resolver esta cuestion. En primer lugar, nos
ocuparemos de un problema relativo al origen de la experiencia ampliada para pasar luego a
determinar si puede encontrarse en la obra de Hume un nivel de experiencia que sea

patrimonio colectivo, es decir que exista mas alla de los individuos.

42



En el apartado anterior vimos que Hume sefiala que la experiencia puede ampliarse
“después de que hubiéramos adquirido confianza en el testimonio humano”. Ahora bien,
¢como debemos interpretar ese “adquirir confianza”? sImplica que sélo podemos ampliar la
experiencia si adoptamos una actitud reflexiva? En ese caso, la confianza serfa consecuencia de
la evaluacion de distintos tipos de testimonio, como asi también de testigos y fuentes, para
determinar cudl resulta confiable. ¢O bien alude al proceso de socializaciéon que comienza en la
primera infancia y nos lleva a adquirir por defecto una actitud de aceptacién de todo
testimonio, de manera pre reflexiva? Hume sostiene que “los nifilos adoptan ciegamente todas
las opiniones, principios, sentimientos y pasiones de sus mayores, como as{ también dan crédito
a su testimonio” (L 1.188, 349). Entonces ¢no se instaura esa confianza en los reportes ajenos
como un aspecto de su socializacion? Lo que nos puede llevar a dudar de esta ultima
posibilidad es que, acto seguido, agrega que se trata de una propension de la juventud a creer,
que “es corregida por experiencia” (L 1.188, 349). Al parecer, se estarfa refiriendo a que la
propensiéon a creer no requiere como condicion previa la experiencia y ademas puede
conducirnos a la credulidad. En este ultimo caso, dicha propensién necesita ser rectificada,
como Hume lo indica, mediante la experiencia. Ahora bien, ¢se esta refiriendo Hume por
experiencia a la observacion individual directa? ¢;Estamos nuevamente bajo el riesgo de caer en
el reduccionismo? La indicacién que da al respecto es que el crédito que una persona deposita
en el testimonio de los demas “procede de su propia experiencia de la naturaleza humana” (L
1.188, 349). Una de las interpretaciones mas célebres de este pasaje, la de David Fate Norton
(1965: xlIvi), es que, efectivamente, Hume esta remitiendo la evaluaciéon y eventual aceptacion
del testimonio a la observacion individual, fundamentalmente, a partir de que acto seguido
afirma que “ningun hombre puede tener mas experiencia que la propia” (L. 1.188, 349).

Spencer Wertz (1982) ofrece una interpretacion alternativa a la de Norton que esta en
consonancia con la perspectiva que sostenemos'’. En primer lugar, indica que esta afirmacion,
que a primera vista parece taxativa, es de caracter analitico: lo que Hume esta queriendo decir
es que, como resulta obvio, la experiencia personal depende légicamente de la persona que la
posee y no de los demas, aunque eso no impide que pueda estar causalmente relacionada con la
experiencia ajena. En segundo lugar, pone énfasis en lo que Hume afnade a continuacion: “la
experiencia de los otros se vuelve propia sélo por medio del crédito que le damos a su
testimonio” (L. 1.188, 349). Al parecer, entonces, en este pasaje Hume nos esta hablando de la
experiencia ampliada, es decir, de la experiencia personal que puede incorporar, mediante el
testimonio, la de los demas. Sin embargo, nuevamente, como condicién de posibilidad para

ampliar la experiencia aparece “el crédito” que le damos al testimonio, lo que nos devuelve al

17 Para una critica mas reciente a la interpretacion de Norton, véase Perinetti (2002: 217-221).

43



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

dilema que nos ocupa. Hume agrega, por dltimo, que ese crédito se obtiene de la experiencia
que cada uno tenga de la naturaleza humana. Wertz (1982: 81) sostiene que esa experiencia de
la naturaleza humana no es de caracter individual, es decir que no remite a lo que cada uno haya
podido observar acerca de los principios que rigen nuestro pensamiento y accion, sino que esta
conformada a partir de lo que uno “ha leido, oido y vivenciado al aprender acerca de los
individuos y la sociedad”"®. sPodriamos concluir entonces que ese crédito o confianza implica el
desarrollo paulatino de una actitud reflexiva?

La génesis de la experiencia ampliada podria pensarse como un proceso que comienza,
tal como sefiala Hume, con una propension a adoptar las opiniones, emociones y sentimientos
de los mayores que forman parte de nuestro entorno cercano. En este sentido, destaca el rol de
la educacién como factor socializante, que nos ayuda a aprender a respetar las reglas y
convenciones establecidas en la comunidad a la que pertenecemos (véase T 3.2.1, SB 479, 483;
3.2.6, SB 533-534). Por lo tanto, esta propension tiene una funcién importante que cumplir si
consideramos que el hombre es un ser inherentemente social. Pero, como hemos visto, en
ocasiones también puede llevarnos a aceptar cualquier opinidon, por mas contraria que sea a
“nuestra experiencia y observacién cotidianas” (T 1.3.9, SB 113 [227]). Entre ellas, Hume
menciona los principios que se nos inculcan mediante cierto tipo de educacién y que son
condenables por su caracter arbitrario, ya que no sélo son contrarios a la razén y a la
experiencia, sino contradictorios entre si, segiin cada lugar y época (T 1.3.9, SB 117). Por ese
motivo, el proceso de socializaciéon, que en buena medida se desarrolla mediante la aceptacion
de lo que los mayores nos trasmiten, debe estar acompanado por el desarrollo de una actitud
reflexiva que nos lleve a revisar todas las opiniones que naturalmente aceptamos, para
determinar cuales son confiables y cuales no. Este proceso se lleva a cabo paulatinamente,
mediante el incremento de nuestra experiencia y el desarrollo de nuestra razéon (véase DNR
1.134).

Ahora bien, ese aumento de la experiencia no debe entenderse como el incremento de
nuestras observaciones directas contra las cuales comparamos cada opinién adquirida. De por
si, aceptamos todo lo que nos trasmiten nuestros adultos, a menos que tengamos motivos para
dudar sobre ello. Al mismo tiempo que aprendemos a desarrollar una actitud cautelosa respecto
de ciertas opiniones, aprendemos que existen otras en las que generalmente podemos confiar.
Entonces, esas opiniones confiables pasan a formar parte de los criterios que gufan nuestra

aceptacion o rechazo de los testimonios de los demas, sin necesidad de que debamos llevar a

18 LLa traduccidn es nuestra.

44



cabo una observaciéon de primera mano de lo que esas opiniones nos transmiten. Por lo tanto,
la extensiéon o ampliacion de la experiencia no debe entenderse necesariamente como un
proceso en el que comenzamos adquiriendo una experiencia directa a la que luego vamos
incorporando la experiencia ajena mediante la aceptacion del testimonio, sino mas bien a la
inversa: en principio aceptamos todo lo que proviene de los demas, y luego vamos adquiriendo
—mediante la experiencia no necesariamente directa y el desarrollo de la razén- criterios para
ratificar, rectificar o rechazar esas opiniones. Esto es lo que finalmente produce la “confianza”
o “crédito” en ciertos tipos de testimonio por contraposicion a otros'.

Por otra parte, y si se quiere, como contracara del proceso de ampliaciéon de la
experiencia, Hume contempla la existencia de instancias de validacion intersubjetiva de la
experiencia personal, sobre todo a partir de su desconfianza respecto de las operaciones de los
sentidos (T 1.4.2; EHU 12.6-9) e incluso de la razén (T 1.4.1; EHU 12.17-20). Asi como la
experiencia personal se amplia incorporando los testimonios ajenos, esa misma experiencia
puede convalidarse al ponerse a consideracion de los demds. La intersubjetividad es un factor
que aumenta la conviccién propia acerca de un argumento o procedimiento determinados
(véase T 1.4.1, SB 180; 1.4.7, SB 262-263), que se concreta a través de la aprobacion de los
pares y el reconocimiento de la comunidad a la que uno pertenece. La concordancia de la
experiencia propia con la de nuestros pares no solo le confiere credibilidad, sino que es lo que
hace que los otros puedan incorporarla a su vez. Ademas, si esto se lleva a cabo en el seno de
una comunidad determinada de expertos, la aceptacién de la experiencia esta sujeta a ciertos
criterios establecidos y aceptados colectivamente (Root: 2001). En este sentido, Claudia
Schmidt (2003: 418, 420) propone que podemos pensar que las reglas que gufan el
razonamiento cientifico tanto en el ambito natural como en el moral se aplican a informacion
que es acumulada a través de una serie de experiencias que pertenecen no solo a un cientifico
particular sino a una comunidad de investigadores, cuyo testimonio se compara, prueba y
transmite a los investigadores que les suceden. Esta perspectiva se deja traslucir también en el
ambito de la estética, ya que Hume sostiene en el ensayo “De la norma del gusto” que las reglas
de evaluacion de las composiciones artisticas no se fijan a priori ni son conclusiones abstractas
a partir de la comparacion entre ideas eternas e inmutables, sino que son “observaciones

generales sobre lo que universalmente se ha hallado que complace en todos los paises y en

19 Pitson (2006: 8-9) propone una explicacién acerca de como extendemos la experiencia que tiene
algunos puntos de contacto con la que ofrecemos aqui. Uno de los principales aspectos en los que
discrepamos con este autor es que le atribuye la capacidad de extender la experiencia s6lo a los sabios
[wise men|, porque alega que son los Gnicos que pueden formular criterios evaluativos del testimonio
ajeno, mientras que Hume dice que es algo inherente al desarrollo de las capacidades cognitivas de todo
ser humano (DNR 1.134), por mas que luego los filésofos o eruditos se dediquen especificamente a este
tipo de actividades mentales.

45



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

todas las épocas” (ESY — ST, 231 [223]). A aquello que se ha encontrado que agrada en todo
tiempo y lugar, lo denomina “experiencia universal” (ESY - ST, 231 [223]; véase 232), es decir
que es un acervo conformado a partir de lo observado y aportado por muchas personas de
distintos lugares y tiempos, que ha sido conservado y transmitido a través de las generaciones.
Esas reglas se conforman de manera analoga a las leyes naturales, mediante la experiencia
compartida y el establecimiento de generalizaciones y consensos sobre ese acervo comun, que
luego pasan a regir la practica futura, o bien que se emplean para explicar eventos futuros
semejantes.

La alusion a una “experiencia universal” en “De la norma del gusto” nos lleva a pensar
que el interrogante que planteamos al comienzo de este apartado debe responderse
afirmativamente, ya que indica que para Hume puede existir una experiencia inherentemente
colectiva, conformada a partir de los aportes de individuos concretos que han vivido en
distintos momentos y lugares, pero que a su vez, trasciende a dichos individuos y tiene una
existencia trans subjetiva, en tanto pasa a formar un acervo que se transmite en conjunto,
independientemente del aporte que cada uno hizo a su conformaciéon. La alusiéon que hace a
este tipo de experiencia en “De la norma del gusto” no es la tGnica, sino que en varias ocasiones
menciona que hay eventos que se ha encontrado que ocurren del mismo modo “en todo
momento y lugar” (EHU 8.7 [107]; véase 10.3; 10.12), lo que es “universalmente admitido” y es
posible de ser ratificado a partir del estudio de la historia (EHU 8.7 [107]). Uno de los ejemplos
mas evidentes, y que hemos mencionado varias veces, es el de las leyes naturales, que se
establecen a partir del “curso de la naturaleza segin se experimenta comunmente” (ESY — IS,
598 [509]; véase EHU 11.20), pero lo mismo puede decirse de las regularidades que se
constatan en el ambito moral. En otras oportunidades, habla de “la experiencia (...) humana”
(DNR 8.183 [130]), la “experiencia pasada de la humanidad” (EHU 11.20 [167], véase ESY —
LP, vt 604), la “experiencia general” (NHR 15.150 [151]) y también de la experiencia de una
época (AHE, ms 4, col 1, p. 58; ESY — CL, 87). Todas estas menciones indican que Hume
considera que existe un cuerpo comun de experiencia que es transmitido y aceptado, no caso
por caso, sino en conjunto, por la comunidad de cientificos o expertos, si es relativo a una
disciplina o actividad especifica; o bien por el comtn de la gente, si se relaciona con la vida
cotidiana, sin la necesidad de que sea escrutado o evaluado. Asi, la “experiencia universal”
puede entenderse como observaciones y modos de llevar a cabo acciones de muchos hombres
en distintos tiempos y lugares que constituyen un cuerpo de conocimiento comun y publico, a

partir del cual se han ido estableciendo principios o maximas de alcance general.

46



VI. Conclusion

Los problemas que acarrea una interpretacion restringida de la experiencia se pueden resolver
en buena medida haciendo lugar a una perspectiva que toma en cuenta ciertos rasgos presentes
en la obra de Hume mediante los cuales se pueden superar los limites del mentalismo y el
individualismo que suelen atribuirsele. Hemos mostrado cémo el testimonio es un aspecto
fundamental de su filosoffa que nos permite afirmar que la experiencia esta socialmente
construida y es publicamente compartida, ya que Hume considera que puede incorporarse a
nuestro sistema de creencias y ocupar un lugar equivalente al de la experiencia de primera
mano. El hecho de que los testimonios formen parte de las creencias que vamos adquiriendo
desde la infancia y estén en pie de igualdad con las observaciones directas, nos permite afirmar
no sélo que la experiencia es publica, es decir, accesible a los demas, sino que esta conformada
socialmente a partir de aquellas creencias y opiniones que provienen de la comunidad a la que
pertenecemos. Por otro lado, hemos visto que la experiencia tiene un caracter social a otro
nivel, que consiste en la existencia de acervos conformados de forma trans subjetiva, que
perduran mas alld de los individuos que contribuyen a su construccién. Estos acervos operan
como evidencia que permite justificar principios tales como la existencia de leyes naturales o
regularidades en el ambito de los fendmenos sociales, principios que serfa imposible establecer
a partir de la experiencia individual directa.

Asi, mostramos que la nociéon de experiencia en Hume reviste un caracter social y
publico por muchas razones que se ponen de manifiesto tanto al momento de su conformacion

como de su aceptacion.

Bibliografia

Anscombe, G. E. M. (1973). Hume and Julius Cesar. Awalisis, 34 (1), 1-7.

Carlin, L. (2009). The Empiricists: A Guide for the Perplexed. Londres: Continuum.

Coady, J. C. A. (1973). Testimony and Observation. American Philosophical Quarterly, 10, 149-155.
Coady, J. C. A. (1992). Testimony, A Philosophical Study. Nueva York: Clarendon Press.

Coleman, D. (2001). Baconian Probability and Hume’s Theory of Testimony. Hume Studies, XXVII (2),
195-226.

Dicker, G. (1998). Hume's Epistemology and Metaphysics. An Introduction. Londres: Routledge.
Everson, S. (1998). The Difference between Feeling and Thinking. Mind, new series, 97 (387), 401-413.

Faulkner, P. (1998). David Hume’s Reductionist Epistemology of Testimony. Pacific Philosophical
Quarterly, 79 (4), 302-313.

47



Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

Flew, A. (1985). Impressions and Experiences: Public or Private? Hume Studies, 11 (2), 183-191.
Garrett, D. (1997). Cognition and Commitment in Hume’s Philosophy. Nueva York: Oxford University Press.
Gelfert, A. (2010). Hume on Testimony Revisited. Logical Analysis and History of Philosophy, 13, 60-75.
Hribek, T. (1996). Against Coady on Hume on Testimony. Acta Analitica, 11, 189-200.

Hume, D. (1932). The Letters of David Hume. 2 vols. (L), J. Y. T. Greig (ed.). Oxford: Clarendon Press.
Citado por volumen, nimero de carta y nimero de pagina. Al no contar con ediciones en

espaflol, las traducciones son nuestras.

Hume, D. (1947). An Historical Essay on Chivalry and Modern Honour. (AHE). En E. C. Mossner,
David Hume’s ‘An Historical Essay on Chivalry and Modern Honour.” Modern Philology, 45 (1),
54-60. Citado por nimero de pagina del manuscrito, columna y paginacién del articulo de

Mossnet.

Hume, D. (1947). Dialogues concerning Natural Religion. (DNR). N. K. Smith (ed.). Indianapolis: Bobbs-

Merrill. Citado por numero de parte y paginacion de la edicion de Kemp Smith.
Hume, D. (1981). Didlogos sobre religion natural. C. Mellizo (trans.). Buenos Aires: Aguilar.

Hume, D. (1987). Essays Moral, Political, Literary. (ESY). E. F. Miller (ed.). Indianapolis: Liberty Fund.
Citado por iniciales del titulo del ensayo, seguidas de paginacién de la edicién de Miller. Los
ensayos utilizados son: “Of the Liberty of the Press” (LP), “Of Civil Liberty” (CL), “Of the
National Characters” (NC), “Of the Standard of Taste” (ST), “Of the Study of History” (SH),
“Of Essay Writing” (EW), “Of the Immortality of the Soul” (IS). La abreviatura “vt”

corresponde a “variantes de texto” que se encuentran al final del volumen.

Hume, D. (2011). Ensayos Morales, Politicos y Literarios. C. Martin Ramirez (trans.). Madrid: Trotta/Liberty
Fund.

Hume, D. (1998). An Enquiry Concerning the Principles of Morals. (EPM). Tom L. Beauchamp (ed.). Oxford:

Oxford University Press. Citado por nimero de seccién y numero de parrafo.

Hume, D. (1999). An Enguiry Concerning Human Understanding. (EHU). T. L. Beauchamp (ed.). Oxford:

Oxford University Press. Citado por nimero de seccién y nimero de parrafo.

Hume, D. (1990). Ensayo sobre el conocimiento bhumano, J. Salas Ortueta (trans.). Madrid: Alianza. Citado por

nimero de seccién y nimero de parrafo.

Hume, D. (2003). The Natural History of Religion/ Historia natural de la religion (NHR). C Cogolludo (trans.).
Madrid: Trotta. Edicién bilingtie. Introduccion de S. Rabade. Citado por nimero de seccién y

paginacion de la edicion bilingte.

48



Hume, D. (2007). A Treatise of Human Nature. (T). D. F. Norton y M. J. Norton (eds.). Oxford: Oxford
University Press. Citado por nimero de libro, parte, seccion y paginacioén de la edicion candnica

de Selby-Bigge precedida por las iniciales SB.
Hume, D. (1984). Tratado de la naturaleza humana. F. Duque (trans.). Buenos Aires: Orbis.

Kemp Smith, N. (2005). The Philosophy of David Hume. A Critical Study of its Origins and Central Doctrines.
Hampshire: Palgrave McMillan.

Morris, W. E. (2009). Meaning(fullness) Without Metaphysics: Another Look at Hume’s ‘Meaning
Empiricism’. Philosophia, 37, 441-454.

Mounce, H. O. (1999). Hume’s Naturalism. Nueva York: Routledge.

Norton, D. F. (1965). History and Philosophy in Hume’s Thought. En D. F. Norton y R. Popkin (eds.),
David Hume: Philosophical Historian (xxxii-1). Indianapolis: Bobbs-Merrill.

Noxon, J. (1973). Hume’s Philosophical Development. A study of bis methods. Londres: Oxford University

Press.
Owen D. (1999). Hume’s Reason. Nueva York: Oxford University Press.

Perinetti, D. (2002). Hume, History and the Science of Human Nature. Tesis de doctorado. Montreal: McGill

University.

Pitson, A. (2000). George Campbell's Critique of Hume on Testimony. The Journal of Scottish Philosophy, 4,
1-15.

Pitson, A. (2003). Hume and Testimony. 32nd International Hume Conference, Toronto. Recuperado de
https://dingo.sbs.atizona.edu/~dowen/Desktop/.../pitson.doc. Fecha de acceso: 4 de junio de
2019.

Rodriguez Valls, F. (1991). Experiencia y conocimiento en David Hume. Thémata. Revista de Filosofia, 8,
45-67.

Root, M. (2001). Hume on the Virtues of Testimony. Awerican Philosophical Quarterly, 38 (1), 19-35.
Schmidt, C. (2003). David Hume: Reason in History. Pennsylvania: Pennsylvania University Press.

Shapin, S. (1991). ‘A Scholar and a Gentleman:” The Problematic Identity of the Scientific Practitioner
in Early Modern England. History of Science, 29, 279-327.

Shieber, . (2015). Testimony. A Philosophical Introduction. Nueva York: Routledge.
Stroud, B. (1997). Hume. Londres: Routledge & Keagan Paul.
Traiger, S. (1993). Humean Testimony. Pacific Philosophical Quarterly, 74, 135-149.

Traiger, S. (1994). Beyond Our Senses: Recasting Book 1, Part 3 of Hume’s Treatise. Hume Studies, XX
(2), 241-259.

Traiger, S. (2010). Experience and Testimony in Hume’s Philosophy. Episteme, 7 (1), 42-57.

49


https://dingo.sbs.arizona.edu/~dowen/Desktop/.../pitson.doc

Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensién social de la experiencia en la filosofia de Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 27-50.

Welbourne, M. (2002). Is Hume Really a Reductivist? Studies in History and Philosophy of Science, 33, 407-
423,

Wertz, S. (1982). Is Hume’s Use of Evidence as Bad as Norton Says it Is? Philosophical Topics, 13
(supplement), 79-86.

Wilson, F. (2010). Hume and the Role of Testimony in Knowledge. Episteme, 7 (1), 58-78.

CV de la autora

Soffa Calvente es Jefe de Trabajos Practicos en la catedra de Filosofia Moderna, perteneciente
al Departamento de Filosofia de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién de la
Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Cuenta con una beca de retenciéon de doctores
otorgada por la Secretarfa de Ciencia y Técnica en la misma universidad, con el proyecto
“Materialismo y experimentalismo en la filosoffa moderna britanica. Un estudio sobre los casos
de Margaret Cavendish y Joseph Priestley”. Se doctoré en 2017 con la tesis “La experiencia en
la concepcién del conocimiento de David Hume. Niveles personales y sociales, sentidos y
funciones,” bajo la direccion de la Dra. Silvia Manzo. Participa de un equipo de investigacion
sobre temas vinculados con la Filosoffa moderna y la historiografia de la filosoffa desde hace
mas de diez afios. Ha publicado articulos sobre David Hume y sobre el experimentalismo

britanico moderno en nuestro pais, Espafia, Brasil y México.

50



PABLO Y VIRGINIA, AMERICANOS EN LA PRIMERA EDAD DE ORO
DE LA EDICION ARGENTINA'"

PABLO Y VIRGINIA, CRIOLLOS IN THE FIRST GOLDEN AGE OF
ARGENTINE EDITION

Magdalena Campora

Universidad Catdlica Argentina - CONICET
magdalacampora@gmail.com

Resumen

La notable fortuna editorial de Pau/ et Virginie en la Argentina de mediados del siglo XX es un efecto de
las escenografias melodramaticas y de los dispositivos exotistas surgidos en el siglo XIX, cuando el idilio
pastoral de Bernardin de Saint-Pierre se convierte en un fenémeno global. A pesar del sutil borramiento
de las referencias ideoldgicas a la Francia de las Luces provocado por esa circulacién, algunas ediciones
populares argentinas de la primera edad de oro de la edicién nacional (1936-1955) reactivan programas
de lectura contenidos en la estructura formal del texto de 1788 para dar cuenta del presente. Dos

géneros histéricos nos interesan particularmente: la narracién utdpica y el idilio pastoral, ahora leidos
desde el Sur.

Palabras clave: Forma literaria; Historia cultural; Ilustracion; Exotismo; Edicién popular

argentina.

Abstract

Panl et Virginie's remarkable success in XXth century Argentina is largely due to the melodramatic
scenographies and exotic schemes elaborated in the XIXth century, when Bernardin de Saint-Pierre’s
idyllic novel became a global phenomenon. A subtle and progressive decontextualizing process blurred
ideological references to the Lumiéres. In this atticle, I contend that some popular editions of Pablo y
Virginia of the first golden age of Argentine publishing (1936-1955) reactivate reading programs
contained in the formal structure of the 1788 text in order to understand the present. Two historical
genres seem particularly relevant: utopian narration and pastoral idyll, now considered from the South.

Keywords: Literary Form; Cultural History; Enlightenment; Exotism; Mass publishing in
Argentina

¥ Recibido el 10/02/2020. Aprobado el 01/06/2020. Publicado el 01/07/2020.




Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

Un bubalo, un rinoceronte, una cebra quagga, un faisain coronado de la India, un le6én de
Senegal: en 1792 pocos son los regalos al rey venidos “de las potencias del Asia y del Africa”
que aun subsisten en la desolada ménagerie de Versailles al decir del nuevo Intendente del
Jardin des Plantes, autor de los Etudes de la Nature y de Panl et Virginie. Cuando el ciudadano
Saint-Pierre se dirige a las autoridades revolucionarias para pedir, en beneficio del pueblo, la
fundacién de un jardin zooldgico a partir de esos dociles vestigios, dice querer mostrar a la
nacion los “animales raros y curiosos” que antes solo deleitaban los ojos de los cortesanos;
también alega como argumento la posibilidad de colmar los jardines de Patfs con colibries
traidos de América (Bernardin de Saint Pierre, 1792: 95). Conocer la naturaleza y el mundo por
medio de sus seres mas exéticos y extrafios, democratizar el saber: el gesto, que acompafia la
propia tarea emprendida por Bernardin al publicar en 1788 Paul et Virginie como apéndice de
los Etudes de la nature, encuentra un notable eco en las ediciones de la novela que aparecen en la
Argentina de la modernizacion, en las primeras décadas del siglo XX. A falta de colibries y
pajaros mosca en los cielos boreales, América del sur se cubre de Pablos y Virginias en el siglo
XIX y hasta mediados del XX, como lo muestran las bibliotecas y catalogos de la época que
rebozan de versiones de la célebre pastoral, o como lo ficcionaliza Mujica Lainez en uno de los
cuentos de Misteriosa Buenos Aires, donde un ejemplar de Pablo y Virginia es zarandeado entre
huesos de gliptodonte y polvo, en el fondo del equipaje de Aimé Bonpland. Su amigo
Humboldt amaba la novela y la llevaba (lo relata en Kosmos) como vademécum en sus
expediciones: el gesto enlaza el paisaje del Indico con el de América y con ello genera un
espacio simbolico de multiples derivaciones, que incluye citas cruzadas de Borges y cuadros de
pintores americanistas de la escuela humboldtiana, que hacia 1830 sitian a Pablo y Virginia en

la selva colombiana®.

Para entender esta notable presencia americana, mas precisamente argentina, es
necesario detenerse primero en el fabuloso proceso de mercantilizacién al que es sometido Pau/
et Virginie desde fines del siglo XVIII en Francia, cuando el éxito de la novela —cincuenta y seis
ediciones y veinte traducciones entre 1789 y 1799, long-seller del siglo XIX— convierte a los
bellos salvajes de lille de France en estaticas figuras impresas sobre abanicos, platos y
estampados. Estos esquemas estereotipados, adaptados a la producciéon industrial de artes
decorativas en el siglo XIX, segmentaron la obra en escenas idilicas, paisajes tropicales y

“tableaux vivants” que a su vez provocaron un triple corte de contexto: con el referente

2 Sobre la “escuela humboldtiana” de pintores, ver Duviols y Minguet (1994). Humboldt cita la novela
en Kosmos (ref). Sobre Humboldt lector de Bernardin, ver Torsten Konig 2011.

52



geopolitico de la novela,” con el marco ideolégico de origen y con la propia obra de Bernardin
de Saint-Pierre. La critica poscolonial y los estudios sobre Pau/ et 1irginie desarrollados desde el
campo cultural del archipiélago de las Mascareignes han sefialado hasta qué punto el exotismo
generado por quienes Victor Segalen supo llamar, en su Ensayo sobre el exotismo, los “Proxenetas
de la Sensacion de lo Diverso” (1908: 54), perturbé el valor de estas primeras descripciones de
un paisaje autdctono, con un lenguaje propio y situado, unido al ¢rédole, que daba cuenta de la
realidad de la isla del Océano Indico.* La mercantilizacién exotista su vez desconect6 la ficcion
de Bernardin de su contexto de origen —la dltima década del siglo XVIII en la Francia de la
Tlustracién— y de las polémicas implicitas que llevaba insertas en su trama, en un momento en
que la fascinacién por los suefios, las apariciones y la locura (temas centrales en el desenlace de
la novela) hacfan patente la crisis intelectual de las Lumieres. Sefialemos ademas que el
temprano éxito llevé a la edicion autéonoma y al corte de la relacion intratextual entre Pawul et
Virginie y el tomo cuarto de los Etudes de la nature, del que la “humilde pastoral” era inicialmente
una fabula explicativa, un ejemplo ficcional.’

Las ediciones que circulan en la Argentina a principios del siglo XX y se multiplican
entre 1938 y 1955, en la llamada primera edad de oro de la edicién nacional,® radicalizan estos
cortes al asumir abiertamente la mediacién del dispositivo exotista a la hora de vender el libro.
Los primeros Pablo y Virginia que desde Buenos Aires se proyectan hacia el interior de la
Republica y los paifses limitrofes proponen textos sin lazo aparente con el marco de origen. En
esos libros, primero importados desde Europa y luego editados en Buenos Aires, el paisaje es
un espacio impreciso, sin nacioén definida; Pablo y Virginia los héroes de un melodrama y su
creador un aventurero a lo Salgari que poco tiene de ilustrado. Lo que de él permanece en esos

ejemplares es una “marca”, en el sentido comercial del término, caracterizada por escenografias

3 La ficcién sucede en la actual isla Maurice, en ese entonces colonia francesa llamada ile de France. La
isla pasa a manos de los britinicos en 1810, hasta su independencia en 1968. Junto a la isla de La
Réunion (en la actualidad un “département d’outre-mer” de Francia) y la isla Rodrigues, la isla Maurice
es parte del archipiélago de las Mascareignes que bordea la isla de Madagascar.

4 En particular desde instituciones culturales de la isla Maurice, desde la Universidad de la Réunion y
desde la Iconothéque Historique de I'Océan Indien [en linea: http://www.ihoi.org] que recopila la
memoria iconografica de la regién. Ver Racault (1986a), asi como Souvenirs de Paul et Virginie. Un paysage
anx valewrs morales (1995) promovida desde museos de Saint-Denis de la Réunion y de Saint-Louis, en
Maurice.

5> Ver al respecto Duflo y Racault 2019 (9-15) y Charara (2009) que leen en la novela la elaboracién
ficcional de un pensamiento especulativo desarrollado en los FEtudes de la nature, mattiz intelectual de la
novela. Bernardin marcé esa continuidad en el « Preambulo » de 1806 (2019: 323): « Il n’est au fond
qu’un délassement de mes Etudes de la Nature, et Papplication que j’ai faite de ses lois au bonheur de
deux familles malheureuses. »

¢ Ver Rivera 1981; Sora 2011; de Diego 2015. Apunta Sora (2011: 32): “La década de 1930 cobijo tres
dimensiones indispensables que completan la condicién de un campo editorial: la multiplicacién de
sucursales de editoriales extranjeras, especialmente espafolas; la separacién progresiva de las practicas
editoriales de las de impresion y de librerfa y la agremiacién de los editores en una sociedad. Al final de
ese perfodo se suma otro factor externo de gran significacion: el exilio de intelectuales y editores
espafloles republicanos en Argentina y México.”

53



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

exoticas, trasladables a cualquier latitud, cuyos mecanismos quisiéramos estudiar en la primera
parte de este trabajo. Un segundo momento de la reflexién se propone analizar cémo, a pesar
del borramiento de referencias ideoldgicas y contextuales a la Francia de las Lumieres, algunas
ediciones argentinas de Pablo y Virginia reactivan programas de lectura contenidos en la
estructura formal del texto de 1788. Dos géneros historicos nos interesan particularmente: la
narracion utdpica y el idilio pastoral, llevados al Sur. En este articulo analizaremos la propuesta
de utopia americana en Paul et Virginie, texto de la Ilustracidon; la nostalgia por el mito

primitivista, unido al gaucho, serd motivo de un trabajo futuro.

I. La marca Bernardin de Saint-Pierre

Mas alld de los ntimeros,” un criterio posible para medir el éxito de best seller de la modernidad
de Paul et VVirginie es su progresiva conversion en lugar comun. Como suele pasar en los casos
de estancamiento de la representaciéon, quien mejor ilustra el fenémeno es Flaubert. Paul y
Virginie son los nombres de los hijos de Madame Aubain en Un caur simple; en Madame Bovary la
joven Emma Rouault suefia con “la casilla de bambdt, con el negro Domingo y con el perro
Fideéle™; en los borradores de la novela, para simular el bafio de Virginie bajo los cocoteros y el
claro de luna, Flaubert la muestra metiéndose en el gélido bebedero de las vacas de la granja
paterna, en Normandia.” La reduccion de Panl y Virginie a una moda onomastica, asi como la
fijacion de un conjunto de escenas multiplicados en grabados, abanicos y ceramicas'’ poco
después de la primera edicién autéonoma, en 1789, no podia sino fascinar al autor del
Dictionnaire des idées recues, siempre atento a los efectos de la moda sobre la literatura y a sus

virtuales conversiones en mercancfa. Paul y Virginie protegiéndose de la lluvia con la falda de la

7 Paul et Virginie se publica por primera vez en 1788, en el cuarto volumen de la 3% edicién de los Fudes
de la Nature. La primera edicién auténoma es de 1789. En 1806, Didot publica, en vida de Bernardin de
Saint-Pierre, una edicién ilustrada de lujo con un largo preambulo del autor. En 1838, la edicién Curmer
ofrece 10.000 ¢jemplares de la novela. Para mayores datos, ver Racault (1999: 41). El éxito de la novela
sélo es comparable al que unos aflos antes habia tenido La Nowuvelle Heéloise.

8 “Elle avait u Paul et Virginie et elle avait révé la maisonnette de bambous, le negre Domingo, le chien
Fidéle, mais surtout amiti¢é douce de quelque bon petit frére qui va chercher pour vous des fruits
rouges dans des grands arbres plus hauts que des clochers, ou qui court pieds nus sur le sable, vous
apportant un nid d’oisean.” (I, 6 : 73).

? Ver al respecto la transcripcion realizada en las secuencias 70 y 71 para la edicién genética de Madame
Bovary (Yvan Leclerc y Daniéle Girard, Sitio Flaubert, Université de Rouen: http://www.bovaty.ftr/).
Describe también Flaubert en los borradores cémo Emma obliga a su rollizo vecino Isidore a buscatle,
como lo hacfa Paul, flores y frutos salvajes, pero Isidore, que le tiene envidia, la empuja para quitarle la
merienda.

10 Ya en su preambulo de 1806 sefialaba Bernardin que también se hicieron cinturones, brazaletes y
otros “ajustements de femmes” tomados del idilio.

54



nifia; Paul llevando en andas a Virginie a través de un rio; los adioses de Paul y Virginie; la
muerte estatica, ascensional, de Virginie en la proa del barco: Flaubert vio y usufructué el fuerte
potencial de cliché de estas escenas idilicas, vagamente erdticas o funestas. Las numerosas
ediciones ilustradas que vieron tempranamente el dia, algunas bajo el impulso del propio
Bernardin (ver Cook, 2007; 2008; 2019), permitieron fijar esta serie de cuadros cuyos rasgos
conformaban “estereotipos figurales” (Gaillard, 2014): es el “efecto Bernardin de Saint-Pierre”
que tanto hechiza a Emma y se proyecta en ilustraciones y estampas, industrializadas e
internacionalizadas en el curso del siglo XIX. La base de datos de la Iconoteca Histérica del
Océano Indico, de donde tomamos los siguientes archivos, refleja la cristalizacién de las
imagenes que también circularan en la Argentina a principios del siglo XX: la escena del “jupon
bouffant”, la escena del cruce del arroyo, la escena de los adioses reaparecen como marca
exotizante en las tapas de los libros sudamericanos y seran retrabajados por Norah Borges en la

edicién de Poseidén de 1946."

Fig. 1 Fig. 2 Fig. 3
« Paul et Virginie se protégeant  « Grand jeu de lhistoire de Paul Pablo y Virginia, S/D ilustr.,
de la pluie », Moreau le Jeune et Virginie », S/D ilustr., 1863.  Patis, Garnier, 1884. Impreso en

(ilustr.), Giraud (grab.), 1792. Fuente: Iconotheéque Historique Francia para exportacion
Fuente: Gallica, BNF. de ’'Océan Indien. americana. Fuente: Coleccién
particular.

11 Analizaremos este punto en el trabajo que dedicaremos al criollismo y Pazu/ et 1 irginie.

55



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

Fig. 4 Fig. 5
« Paul et Virginie passent le torrent », S/D ilustr., Turgis Paolo e Virginia. Storia di Saint-Pierre, S/D
ed., 1839. Fuente: Iconothéque Historique de 'Océan ilustr. (copia de fig. 4), Buenos Aires /
Indien. Milano, Angelo Bietti ed., 1897 Fuente:

Biblioteca Nacional Argentina.

El rapido ingreso iconografico de Paul et Virginie al sistema de la mercancia va unido a
la fabricacion de un paisaje nuevo, facilmente reproducible. Y esa novedad proviene de la
lengua: aquellas palabras —palmistes, tatamaques, papayers— que en el siglo XXI el critico Jean Sgard
(2000: 165) celebra porque llevan a la lengua clasica una renovacioén léxica son las mismas que,
a fines del siglo XIX, el critico Gustave Lanson juzga en cambio “inauditas, extrafias”,

“epitetos pintorescos”'?

(1894: 819-20) que muestran aquello que no ha sido ziso por los
lectores en Francia. La discusion que la critica poscolonial propone en torno al caracter
supuestamente ajeno de esas palabras es reveladora. Tal como observa Francoise Lionnet
(2010: 130), las cursivas que Gustave Lanson, profesor de la Sorbonne, impone a los términos
créoles en su Histoire de la littérature frangaise (1894) explicitan su lugar de garante de la pureza

lingtistica, que aisla el factor exdgeno; esas cursivas no se encontraban en el texto de

Bernardin, cuya practica lingtifstica se acerca en este sentido al bilingiismo internalizado o

12 « Des mots propres, inouls, bizarres, palmistes, tatamaques, papayers, dressent devant les imaginations
francaises, toute une nature insoupgonnée et saisissante. »

56



“sobreconciencia lingiifstica” que caracterizara a los escritores francéfonos. En mas de un
aspecto la fuerte mercantilizacién de la obra en el siglo XIX aproveché esas palabras nuevas,
“inauditas, extrafias”, para armar un decorado, en un momento de modificacion del gusto
donde curiosidad y escapismo se volvian categorfas de validacion estética y motores del
dispositivo exotista. Retroalimentado por los relatos de exploradores, aventureros y periodistas-
viajeros que acompanan la expansion colonial, Paul et 17irginze se constituye entonces como un
paisaje cuya inmensidad nueva y exética contiene, nimios, a los personajes: asi,
paraddjicamente, el novedoso trabajo de hibridacién con el ¢réole que Bernardin practicé sobre
el francés de las Belles-Lettres sirve luego para anegar la singularidad de ese espacio en el
escenario exotico que promovio la circulacion internacional.

César Aira, en uno de sus cortos textos criticos llenos de intuiciones, definié lo exdtico
como “aquello que se constituye en el instante mismo de la mirada” (1993: 77). En el exotismo,
escribe, “lo trivial estd en el mismo plano que lo importante, las estructuras del parentesco
valen tanto como un arreglo floral, un terremoto es intercambiable por un matiz de color en el
cielo del crepusculo. La eleccion de datos es esteticista, irresponsable, desjerarquizada” (1993:
76). En el mismo sentido y para la misma época, Mary-Louise Pratt sefiala en Imperial Eyes:
Travel Writing and Transculturation (1992) tres procedimientos propios de la mirada colonial que
también presuponen una falta de ordenamiento jerarquico: la redundancia, la discontinuidad, la
irrealidad. El dispositivo exotizante elige uno o dos detalles, avanza una lente que los magnifica,
repite ese detalle. De ahi que las infinitas reproducciones del idilio de Bernardin en telas de
Jouy y porcelanas funcionen saturando indicios parciales (palmera, arroyo, casilla, perro) que
carecen de marcas geograficas precisas, salvo las de un ailenrs inédito construido en base a
ciertos colores: el azul del mar, el verde de la jungla, el indigo de las vestimentas que
acompafian en el siglo XVIII la expansion colonial y sus nuevos matices cromaticos, tal como
lo analiz6 Michel Pastoureau (2000; 2013) en su historia social de los colores. Esos detalles,
potenciados por el repertorio melodramatico de Paul et Virginie, cristalizan en el siglo XIX las
escenas figurales que remiten a un tiempo y espacio imprecisos, de futuro o pasado por

determinar.

II. Lagrimas

Las ediciones que circulan en la Argentina a fines del XIX y principios del XX repiten esta
dinamica y van un paso mas alla. Pau/ et Virginie entra al mercado editorial argentino como un
idilio sin patria alguna, “drama inmemorial” que sucede en un espacio inexplorado, flotante. Al

mismo tiempo la novela acarrea los sedimentos de su modo de circulacién en Europa, al

57



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

reproducir la marca Bernardin en los poncifs iconograficos que facilitan la venta. Asi, una de las
primeras ediciones que circulan en Buenos Aires, de 1897 (fig. 5), en italiano y editada por
Angelo Bietti entre Buenos Aires y Milan", copia un grabado francés de 1839 (fig. 4), en una
época en que los recursos técnicos para la produccion de libros en la Argentina son pocos y en
que las colectividades que se desprenden del aluvién migratorio (en 1895 un 12% de la
poblacion argentina es italiana) intentan conservar sus marcas de pertenencia y resisten al
proyecto de homogeneizacién cultural y lingtiistica del estado'*. La escena en la tapa es la del
cruce del rio: el episodio de sutil erotismo convoca a la lectora urbana que, en las primeras
décadas del siglo XX, consume las narraciones semanales que Beatriz Satlo estudié en E/
imperio de los sentimientos (1985).

Porque esencialmente, lo que en la Argentina se recupera en plenitud es la cristalizacion
decimononica del texto como idilio sentimental, devenido luego en folletin romantico. Cuando
en 1905 la popular colecciéon “Biblioteca de I.a Nacion” edita la novela, Pablo y 1irginia ya ha
sufrido su conversion melodramatica: la obra opone un mundo idilico y un final funesto,
incomprensibles en su fatalidad si se los despoja —como hace el melodrama— de sus claves
historicas. La gran popularidad criolla de la novela, construida a lo largo del siglo XIX junto a
otras obras extranjeras en traduccion', le vale en este sentido una parodia de Eduardo Wilde en
Prometeo & Cia (1899): “Acabo de leer este romance; es bueno; voy a contaroslo por si no lo
conocéis”. Sigue una parafrasis burlona del esqueleto narrativo de la novela que omite su
entramado filoséfico e histérico para subrayar, con humor, las incongruencias de la trama
(necesariamente surgidas de esa omisién): “La mocita [...] era redondita, blanca, graciosa,
bonita y tenfa un famoso desenvolvimiento de caderas en que Pablo no habia fijado su
atencion. Verdad es que Virginia era hermana de Pablo y es sabido que las hermanas nunca
tienen caderas” (1899: 228)'°. La sorna del liberal ilustrado que es Wilde evidencia el éxito
popular de la obra a fines del siglo XIX y en las primeras décadas del XX. Un éxito que
confirman las sucesivas reediciones del titulo, primero importado, luego impreso en Buenos
Aires: Garnier (Paris 1884); Bietti (Milano 1897); Biblioteca de Iz Nacidn (Buenos Aires 1905 y
1909); Louis Bernard (Buenos Aires 1922); Austral (Buenos Aires 1937); Sopena (Buenos Aires

13 De 1897, Paolo ¢ Virginia. Storia di Saint-Pierre, es editada por Angelo Bietti entre Buenos Aires y Mildn.
El pie de imprenta en la pagina de guarda especifica: “Milano 36 corso P. Romana // Buenos Aires 239
calle Tacuari”. Para un analisis de la edicién de libros por fuera de las fronteras nacionales y luego
importados a América del Sur y la Argentina, en castellano u otras lenguas, a fines del XIX y en las dos
primeras décadas del XX, ver Fernandez 1998; Botrel 2001; Martinez Ras 2002.

14 Ver al respecto el articulo de Sergio Pastormerlo en de Diego (2014: 1-31).

15 Para un analisis del rol central de la literatura (novela) traducida en la sociabilidad literaria y el publico
lector de la primera mitad del siglo XIX en la Argentina, ver el trabajo de Ana Eugenia Vazquez (2018,
en prensa).

16 Para un andlisis formalista del proceso de parodia al que recurre Wilde, ver Olga Caro (2008).

58



1942); Tor (Buenos Aires 1943); Juventud Argentina (Buenos Aires 1944); Poseidon (Buenos
Aires 1946). A la inicial traduccion del abate Altea (de 1798), se afiade a partir de 1938 la
version que Luis Cernuda habia preparado para Espasa-Calpe Madrid en 1933 y que ahora se
edita en la coleccion Austral'’. “Telas de hilo de Godelur, muselinas de Daca, lisas, rayadas y
transparentes como el dia; sedas de Surta, de un hermoso color blanco [...] tafetanes rosas,
rasos o pesados, pequines esponjosos como el pafio, mahones blancos y amarillos y hasta
taparrabos de Madagascar”, traduce bellamente Cernuda: el juego de los nombres propios
colabora con la experiencia exotista.

“El método de vida de estas gentes era muy sencillo”, habia escrito Wilde; lo cierto es
que a partir de los aflos veinte, en las versiones argentinas del best seller de Bernardin el
dispositivo exotista, compuesto por unos pocos rasgos idiosincraticos y ajenos, se expande a la

vida del autor, despojado de su contexto:

Bernardino de Saint-Pierre [...] guarda en su oido los bosques azotados por
el viento; en su vision los arreboles coloreados de los tropicos. Los
huracanes de una realidad maravillosa; el silbido del viento; la espuma del
oleaje; las formaciones de las nubes, sus matices, todo, en fin, en ¢l

claramente se destaca, avalua y determina. Es un artista frente a la naturaleza.
(1922: 7)

En esta presentacion de 1922, publicada en Buenos Aires en la coleccion las “Joyas
literarias” de los Talleres Graficos L. Bernard'®, Bernardin entra en el régimen de percepcion de
sus personajes: viento, huracanes, espuma del oleaje'. El disefio de tapa hace del libro un cofte,
la novela se presenta como una ficcién lejana, cuyo proposito es divertir: “Joyas literarias ofrece
al publico argentino, por un precio infimo, ediciones semanales, novelas de los mas celebrados
autores, tanto nacionales como extranjeros, sin otra preocupacion que la de proporcionar
deleite e instrucciéon literaria, dentro de la mas estricta cultura y sin ningin espiritu
tendencioso.” (Lo tendencioso corria entonces por el lado de los emprendimientos editoriales

de izquierda).

17 Sobre la colecciéon Austral, ver de Diego (2006 : 91-92). Para un analisis formal de la traduccién de
Cernuda, ver Méndez Robles (2004).

18 Publicadas por los Talleres graficos Luis Bernard desde 1922, la coleccion “Joyas literarias” es un
emprendimiento conjunto entre el propio Bernard y el sindicalista Leopoldo Duran. Sacaban una novela
por semana, de 120 paginas, a 20 centavos; la mayoria eran traducciones. Hacia 1928, llevaban
publicados 400 volimenes. Ver al respecto Esposito y Delgado en de Diego (2006: 70-71).

19 Comparar con la descripcion del paisaje en torno a las cabafias de las dos familias en Pau/ et VVirginie :
« A Pentrée de ce bassin, d’ou 'on découvre tant d’objets, les échos de la montagne répétent sans cesse
le bruit des vents qui agitent les foréts voisines, et le fracas des vagues qui brisent au loin sur les récifs »
(1788 [2019] 131).

59



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

Fig. 6

Pablo y Virginia, Buenos Aires, Talleres Graficos L. Bernard, sin mencién de traductor, 1922. (Fuente:
Biblioteca Nacional Argentina).

Las posteriores notas bio-bibliograficas perfeccionan la férmula de la evasion. La
edicion Sopena de 1942 reduce la ciudad natal a un puerto sin nombre y la biograffa del autor

sigue la pautas de la novela de aventuras, con Robinson como gufa y argumento de venta:

Alma inquieta y aventurera, el espectaculo que en su primera infancia
contempla en su ciudad natal, con su activo puerto, continuamente visitado
por navios que surcaban todos los mares, habia de sorprender vivamente su
imaginacién avida de lo ignoto. Sus lecturas —fue un entusiasta lector de la
novela de Robinson Crusoé— y los relatos llenos de colorido, de exdticas
tierras, que con frecuencia escuchaba de los labios de atezados marinos, le
llevaron a una vida de viajes [...] (1942: 7)

Plenamente integrada, exotismo mediante, al circuito comercial de la evasion y del ocio,
la novela se potencia con el esquema del melodrama y esa fusion le asegura el ingreso pleno en

el mercado masivo de bienes culturales. En la edicién del 44 de la Biblioteca Primor (Editorial

60



Juventud Argentina, fig. 7), la ilustracion de tapa simula un afiche de pelicula, los peinados son
contemporaneos, Pablo se parece a Stewart Granger (clasico actor de films de mosqueteros y
corsarios) y Virginia a Deborah Kerr o Ann Baxter, sus usuales compafieras de aventuras; las
palmeras delinean el esperable fondo decorativo: el corte con el marco ideoldgico de origen es

pleno. La solapa interna anuncia “paginas inmortales”, la memoria de la “literatura universal’

Fig. 7: Pablo y V'irginia, Buenos Aires, “Biblioteca Primor”, Editorial Juventud Argentina, 1944.
S/trad. S/ilustr.

Uno de los amores mas grandes y puros que recuerda la

literatura universal es el consagrado en las paginas
J. E. B. DE SAINT-PIERRE

PABLO Y VIRGINIA

inmortales de PABLO Y VIRGINIA. [...] jCuantas abuelitas
vimos llorar en silencio leyendo este libro! jCudntos
corazones de mujer han latido con las angustias de
Virginia de Latour, la hermosa naufraga del San Geran!
¢Y qué dicen los bambues que alld en Puerto Luis estan
velando rumorosos el eterno suefio de la novia
inmaculada? jCantan las dulzuras de un amor infinito y

purisimo! (1944, solapa interna)

La descontextualizacién no impide, sin embargo,

las homologias procedimentales. Como comparte con el
melodrama la matriz sentimental y el “estudio del corazén humano”, la novela del siglo XVIII
se adapta con plasticidad a la transformacion folletinesca y rosa: en el preambulo de 1806 se
jactaba el autor de que su obra era traducida, leida, amada por las mujeres (2019: 324). Aunque
también por los hombres: en el prefacio de la edicion de 1788 narra Bernardin que una tarde
reuni6 a una dama “del mundo” y a “hombres graves que vivian lejos de éI” para ver el efecto
que su pastoral podfa provocar en lectores de caracter tan dispar: “tuve la satisfaccion de ver
c6mo todos derramaban ldgrimas™. Sabemos que la escena de lectura marcada por el llanto es
una vifleta propia de la sensibilidad del siglo XVIII; Robert Darnton (1984: 242-243)
famosamente analizé en las cartas de lectores a Rousseau el modo en que la lectura de La

Nouwvelle Héloise despertaba suspiros y sollozos tanto en hombres como en mujeres. Pero en la

20 « Lorsque j’eus formé, il y a quelques années, une esquisse fort imparfaite de cette espece de pastorale,
je priai une belle dame qui fréquentait le grand monde, et des hommes graves qui en vivaient loin, d’en
entendre la lecture, afin de pressentir 'effet qu’elle produirait sur des lecteurs de caracteres si différents :
j’eus la satisfaction de leur voir verser a tous des larmes. » ([1788] 2019: 110).

61



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

Argentina de mediados del siglo XX, si nos fiamos de los paratextos de la Biblioteca Primor,
esas conmociones sélo hacen llorar a las mujeres y colaboran por lo tanto con formas
disciplinadoras del ocio: “en silencio” se dan el llanto y los latidos de la angustia que provoca la
lectura. Veinticinco afios mas tarde, en La traicion de Rita Hayworth, Puig reproduce con ironfa
esa dindmica de los aflos cuarenta —esa tonalidad afectiva, esa S#mmung de época— cuando le

hace decir a Mita, insomne en su cama:

[...] veo apenas el techo de yeso con la mancha de humedad negra, la forma
de picos de montafias o de campamentos de beduinos no se ve en la
oscuridad, o de barcos hundiéndose entre las olas en punta como triangulos,
el naufragio de Pablo y Virginia quiénes eran me pregunté el Toto, la tengo
un poco olvidada scémo era? de lo mas triste, de la biblioteca de la Facultad,
¢y si la leyera y llorase? Berto se despertaria, no se despertarfa con lagrimas
solas, corren sin hacer ruido las lagrimas, las lagrimas en el cine, las lagrimas
al leer Maria de Jorge Isaacs [...] (1968: 93)

“Mita, invierno de 1943” es el titulo del capitulo donde la madre de Toto expresa su
malestar existencial con giros —de lo mds triste, gy si leyera y lorase?— donde resuenan los
“corazones de mujer [que] han latido con las angustias de Virginia” y las mujeres que lloran “en
silencio leyendo este libro” (que sera de hecho publicado un afio mas tarde, en la Argentina de
1944); tampoco Mita puede despertar al hombre que duerme a su lado con el silencioso llanto
de su congoja. Un tercer vortice del triangulo de lagrimas se da con la menciéon de Maria de
Jorge Isaacs, cuyo prélogo también invitaba al lector a interrumpir la novela con sesiones de
llanto: “y si suspendéis la lectura para llorar, ese llanto me probara que la dulce y triste mision

ha cumplido fielmente”?!

. Esta ecolalia de palabras ajenas presentes en el mondlogo interior de
Mita arma el tejido de la oralidad y la tradicién en Puig y propone una historia posible de la
sensibilidad, los afectos y la lectura, que une a Maria de Isaacs con Pablo y Virginia y las
ediciones populares de los afios cuarenta. Se trata indirectamente, ademas, de un registro del
pacto melodramatico que se establece entre Pablo y Virginia y sus lectoras argentinas en el
momento, quiza, de su mayor insercién —o imposicion— en la sensibilidad de época, como parte
del proceso de construccion social del género: un pacto que atribuye a las mujeres determinadas
emociones y que Puig percibe y vuelca, veinte afios mas tarde, con precision e ironfa, en La
tratcion de Rita Haywort).

Ahora, ese pacto es indiferente a los codigos estéticos y a los sistemas de representacion

ideoldgica que se encuentran ligados al marco de produccion del texto, que es la crisis de la

Tlustracion. Sin esos codigos, Paul et Virginie puede sin dudas, venturosamente, convertirse en la

21 Para una hipotesis sobre los lazos estructurales entre Maria y Paul et 1Virginie, ver McGrady 1965.

62



obra que parodiaba Eduardo Wilde: un texto donde la motivacién de los actos rivaliza con
aquellos “suicidas por felicidad” que criticaba Borges en el prologo a La invencion de Morel. En la
vereda opuesta, la bibliografia critica de las dltimas décadas apunta a la necesidad de recuperar
esos codigos historicos para seguir la coherencia causal de la novela. Sabemos, como lo
desarrollé brillantemente Genette (1968), que la verosimilitud de los sistemas de causacién es
histérica y que la motivaciéon de los actos responde en parte a un conjunto de maximas
explicativas que permanecen implicitas y dependen de contextos especificos de interpretacion.
Es por eso que sin los protocolos de lectura y el conocimiento de las polémicas del siglo
dieciocho que tensionan el texto, dificilmente pueda desplegarse y entenderse la motivacion
histérica de las secuencias narrativas en Paul et 1irginze. Algunos puntos, relevados por la critica:
la discusion sobre el caracter artificial o natural del pudor que explica el incomprensible
rechazo de Virginie de desvestirse para nadar y no morir (Duflo y Racault 2019: 35-40); el ideal
de bienfaisance laica y de solidaridad civica (Sgard 2000: 159) que motiva el desconcertante
episodio de la esclava negra; el tema de la paisana pervertida que pierde su inocencia al entrar
en contacto con la urbe, ejemplar en Restif de la Bretonne; la estética de lo sublime de Burke
que inscribe la descripcion del naufragio en la ambigiiedad del placer y del miedo (Delon 1989);
el motivo de “la petite société” que propone un ideal utdpico y explica la peculiar comunidad
que se repliega en la isla (Racault 1986b).

Lo que se pierde, lo que se gana: aislado de sus claves de origen, ajeno a toda
hermenéutica historizada, el texto se sostiene en el potente desarrollo de su fabula y en la
reorientacion melodramatica, que le otorga un nuevo marco de lectura. Lo llamativo es que a
pesar de la fuerte descontextualizacion, los géneros historicos que moldean la trama —el idilio
pastoral y la utopfa— producen lecturas argentinas que también actualizan la nostalgia
primitivista (unida al idilio) y la expectativa politica (que nace de la utopia): como si esos temas
se desgajaran insensiblemente de las instancias genéricas insertas en la ficciéon de Bernardin con
nuevas implicancias ideologicas, en otros tiempos y lugares, debido a un poder surgido de las

formas.

ITI. Utopia: una lectura americana

En los inicios del siglo XVIII, América —antes que Oriente— cumple el rol de ailleurs utépico de
Europa. Jean Sgard (1977) llamé “esperanza americana” de la primera ficcién de las Luces a la
representacion del continente americano como suefio augural y regreso a los comienzos; Jean-
Michel Racault (1995) insiste sobre el caracter documental de relatos cuyo estatuto légico es

ambivalente, entre factualidad y ficcién. En la Francia de la edad clasica, el mito americano de

63



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

la edad de oro debia asi intervenir, hacia 1730, en los destinos novelescos de un Cleveland o de
un Des Grieux. Esto a su vez suponifa observar, en plena Ilustracién, desde el prisma de la
utopia, las colectividades coloniales —en particular las del imperio jesuitico del Paraguay— a
través de los textos que misioneros y cronistas ofrecfan para moldear la potente figura del
“sauvage de bon sens”: un dispositivo ficcional que habilité, tal como observa Marc André
Bernier (2016: 29), experiencias de pensamiento en Francia que trascendian por completo el
esquema geopolitico del nuevo continente.

También Bernardin de Saint-Pierre sofid su gran proyecto americano. L Amazone,
novela inconclusa redactada entre 1800 y 1803, narra las aventuras de un emigrado francés que
huye del Terror en busca de algin refugio para ¢l y su familia; en el nacimiento del tio
Amazonas descubre una perfecta colonia cosmopolita cuyo gobierno se inspira en Platén.
Fundada por el hugonote Antoine Bénézet, esa colonia quiere “restablecer en los pueblos los
sentimientos mas simples de la naturaleza”*. Sin embargo, la novela queda incompleta, como si
el breve idilio de Pablo y Virginia escrito quince afios antes y situado en el Pacifico hubiese
agotado la vena utépica en Bernardin. Lo cierto es que Paxul et 1irginie aparece en un momento
en que la imaginacién utépica se desplaza desde América hacia las islas del Pacifico: entre 1771
y 1779 se publican el Voyage autour du monde de Bougainville y el Supplément an voyage de
Bougainville de Diderot, donde Tahit{ se erige como la Nueva Citera®. El desplazamiento de una
geograffa exética por otra marca cierto agotamiento del modelo utépico americano: “se mettre
a I’école des sauvages américains” —como escribfa eurocéntricamente Jean Chinard en 1913
(220)— no parece ya ser un destino deseable a fines del XVIII, lo que tal vez da cuenta del
abandono por parte de Bernardin, a comienzos del XIX, de la novela que debia suceder en la
Amazonia.

Habra que esperar las primeras décadas del siglo XX, en Buenos Aires, para que el
suefio inconcluso de L ’Amazone se realice finalmente en Anaconda, la editorial del menor de los
hermanos Glusberg. En 1937, en una edicién publicada en la serie “Biblioteca de Gran amor”,
Lazaro Liacho, escritor cercano a Boedo, propone una lectura americana de Pablo y Virginia que

reactualiza potentemente la inicial geograffa utépica de las Luces. Liacho percibe finamente en

22 « ramener les peuples aux sentiments les plus simples de la nature » (Jc. 1800] 1980 : 33).

23 Sobre los “salvajes” americanos de Tierra del Fuego habfa escrito, en cambio, Bougainville, que eran
“pequefios, feos, flacos, de un hedor insoportable” (1771: 155), dando cuenta de la sutil devaluacién de
América y de sus habitantes otrora sofiados. El contacto con el americano, en ese relato, dista de ser
utépico: un nino de doce afios, creyendo que eran un amuleto, se traga las astillas de un espejo que los
europeos le habfan regalado. El nifio muere en medio de horribles sufrimientos y de inuatiles magos
malabaristas (“jongleurs”) que llevaban “el pelo empolvado y en la cabeza dos alas blancas similares al
casco de Mercurio” (1771: 159). Cierra Bougainville el episodio: Y se fueron con la idea de que éramos
seres malvados; pero, ¢como no perdonar su resentimiento dadas las circunstancias?” (1771: 161).

64



el texto de Bernardin las marcas formales y estructurales de la utopia y a partir de ellas teje, en
un denso prefacio, su propia ensofiacion utopica: en América, con inmigrantes urbanos del
siglo XIX que zarpan hacia un espacio idealizado donde sus hijos —Pablo y Virginia— seran
“criollos” ajenos a los males de la civilizacién. La representacion de ese mundo se nutre de la
simplificacién de las teorfas de Rousseau y del topico de la bondad natural, opuestos a la dura

metropolis de origen:

[...] Pablo y Virginia son criollos e ignoran la vida en medio de la
civilizacién, cuyo centro sus padres se vieron obligados a huir debido a
las persecuciones que sufrian a causa de los prejuicios de la época. Las
multitudes europeas de principios del siglo pasado también sufrieron el
mal de la vida sobrellevada en mezquindad y sobresaltos, dentro de las
metrépolis. Un estado de sangrante egofsmo dominé a la gente. La
profunda crisis que siguié a las guerras napolednicas determiné el
fracaso de lo individual, y el hombre sinti6 que el medio ambiente le
estrechaba hasta paralizarse. La imaginacion de Saint-Pierre escap6 por
sobre los muros de la urbe y se aferr6 a la teoria de Juan Jacobo, no sélo
porque le brindaba la posibilidad de rehacer su existencia, garantizando
el libre juego de su espiritu, sino también a causa de que le alejaba del
centro que era su perdicion [...] Mas alla de los mares [...] existia un pais
de maravillas donde el individuo realizaria todas sus esperanzas. Para
conquistar esa dicha, claro esta, era indispensable salir de Europa. [...]

La juventud, asentada en las grandes ciudades, sinti6 el despertar, y es
entonces que se inician las grandes corrientes migratorias. Habia que
salvarse de los males de la vida sedentaria [...] dejar de mirar desde la
ventana el ir y venir de los vecinos por las calles, encerrados en las
barreras de la ciudad. El espiritu de Robinson alboroté el alma de los
muchachos esclavizados a la urbe. Ellos sintieron de pronto que eran
alguien y que podian emprender un nuevo camino, sin fiar mas que en
ellos mismos. Atala les estaba indicando la meta, y el mundo
desconocido era facil terreno para la prueba. Y el amor [...] puro con la
mujer unica y eterna, en medio de la naturaleza, bajo el canto de la selva
y de los pajaros, al calor de la vida sana y de la conciencia pura, también
estaba en el nuevo mundo, mas alla del mar, lejos de Europa (Liacho,
1937: 9-10).

Liacho inscribe la utopia iluminista en el devenir histérico nacional mediante un
deslizamiento imaginario que va de los exiliados metropolitanos en las colonias francesas
ultramarinas, en el XVIII, a los jévenes inmigrantes europeos que en el XIX se dirigen a
América: a ellos “Atala les estaba indicando la meta”. Ahora bien, para armar ese pequefio
escenario el prologuista recupera, desde la poética (entendida como conjunto de
procedimientos y recursos), las secuencias narrativas que articulan la novela de Bernardin y que,
ya de manera general, configuran estructuralmente las microutopfas de la segunda mitad del
siglo XVIII: la critica al lugar de origen, el relato de viaje, la idealizacién del destino, la utopia

que puede fracasar e implica dolor. Estas marcas aparecen en el prefacio de Liacho, imbricadas

65



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

en el esquema de la migracion americana. Sabemos que en Pawul et 1/irginie la pequefia sociedad
se construye en contra de un nucleo de origen (Francia) habitado por el mal moral: la novela se
inicia cuando las madres huyen de Europa, de la desdicha de Europa®. Lo que Liacho retiene
insistentemente de este primer nucleo es el gesto de huida, la obligada migracién desde un
continente inhabitable hacia un espacio de esperanza. Ese giro responde a la propia historia,
que el prologuista ofrece, camuflada, al lector argentino que en 1937 descubre la historia de
Pablo y Virginia en una edicién popular de Anaconda.

En “Judio del nuevo mundo”, texto de 1943 que aparece en la revista [udaica, evoca
Lazaro Liacho —pseudénimo de Lazaro Liachovitzky— la historia familiar, propia y colectiva, de
emigracion desde Lituania, a fines del siglo XIX, hacia la provincia de Entre Rios y luego la

ciudad de Buenos Aires:

Mi bisabuelo Kive fue el verdadero jefe de la familia numerosa que con ¢l
lleg6 a la Colonia San Antonio, de Entre Rios, después de cruzar toda
Europa y el mar Atlantico, huyendo de los pogroms de Rusia. Habian
partido rumbo a Palestina; el destino quiso que sélo se detuvieran en suelo
americano. El gobierno turco no les dej6 desembarcar en la tierra de sus
antepasados, cuyas playas alcanzaron a contemplar, frente a Jaffa, desde a
bordo. Tuvieron que deambular con angustia y desesperanza por Estambul,
la de los diez mil perros, hasta que el Barén Hirsch les acogié en el pasaje de
inmigrantes judios que destinaba al Nuevo Mundo. (1990 [1943]: 71)

El barco como unidad geografica —“porcion flotante de espacio, lugar sin lugar que vive

% como lo describié

por si mismo, clausurado y al mismo tiempo abierto a lo infinito del mar
agudamente Foucault (1967: 49)— transfiere formas de vida de un espacio a otro y es signo de
expectativa y de angustia. Tanto en “Judio del Nuevo Mundo” como en la presentacion
americanizada de Pablo y VVirginia, textos que funcionan en diptico, el barco lleva consigo un
conjunto de anhelos que de algin modo quedan suspendidos en la propia temporalidad
expectante del viaje. El entramado imaginario que propone Liacho mezcla las instancias
ficcionales y factuales, de autonarracion y de critica literaria, de genealogfa familiar y de
proyecto colectivo intelectual, en base a la percepcién de formas narrativas del discurso

utopico: navio, viaje, analogfa entre el espacio de partida y la tierra de destino. Tanto Mme. de

La Tour y Marguerite como sus propios antepasados lituanos son el signo caduco de mundos

24 « Elles se consolaient en pensant qu’un jour, leurs enfants, plus heureux, jouiraient a la fois, loin des
cruels préjugés de I’Europe, des plaisirs de 'amour, et du bonheur de Iégalité » ([2019] 1788: 145).
Notese que en el prélogo de Liacho ya no son las madres quienes emigran, sino los “padres™ en la
eleccion del término se trasluce la voluntad de generalizacion.

%5 « morceau flottant d’espace, un lieu sans lieu, qui vit par lui-méme, qui est fermé sur soi et qui est livré
en méme temps a I'infini de la mer ».

66



que la utopia deberfa conciliar en nuevos frutos: Pablo y Virginia (“criollos”) o los jévenes
argentinos —entre los cuales se cuenta el propio Lazaro— descendientes de esa migracién. Mas
aun, en consonancia con las pautas genéricas que estructuran Pau/ et irginie, el espacio
americano (fantasmatico en la presentacion de Pablo y Virginia, real en “Judio del nuevo
mundo”) a su vez presenta connotaciones proféticas, no exentas de dolor. Por de pronto la
posibilidad del sufrimiento y del mal en la utopfa, que en efecto aparece en los relatos de la
segunda mitad del siglo XVIII: senala Jean-Michel Racault (1986: 427) que hacia 1760, como
signo de repliegue respecto de textos anteriores mas vastos, surge el motivo de las “pequefias
sociedades” que se organizan en espacios restringidos. HEstas microutopfas autarquicas,
“genéticamente dependientes de la sociedad que critican”, forman islotes en medio del mal
general; incluso a veces lo contienen®. Tanto en el texto de 1943 sobre la migracién familiar a
la Argentina como en el prefacio de Anaconda de 1937, Liacho retoma este esquema utdpico
en su version parcial, escéptica, golpeado por fuerzas que pueden vencerlo: la sociedad y la
naturaleza en la novela del Indico; la naturaleza salvaje —el mitema de la barbarie atraviesa el
texto— en el relato de la migraciéon americana. La migracion a “la tierra genésica” americana esta
en efecto signada por la temprana muerte de un hermano amado, poeta, cuyos textos el viento

esparce por la llanura:

[...] las hojas se confundfan con las aves marinas que buscaban gusanos en
los surcos abiertos por primera vez en esa tierra genésica. Algunas hojas de
fino papel se adherfan a la tierra hiumeda y luego eran destruidas por el arado,
la rastra o la lluvia, perdiéndose para siempre al sumirse en la tierra [...] El
campo se fue sembrando con aquellas hojas manuscritas |[...] Una mafiana tfa
Ester Jaie, cubierta la cabeza por un gran pafiuelo para evitar que el sol le
quemara el fino rostro blanco [...] tomo una de esas hojas manuscritas [...] y
comenzo a leerla con acento musical [...] “Bellos versos [...] Ahora nadie se
preocupa por la poesfa en esta pampa” [...] las hojas siguieron volando [...]
las repetidas aradas las fueron enterrando en el suelo de Entre Rios. Alli

estan, en la tierra, semilla profética de Israel en los campos verdes del Nuevo
Mundo. (1943: 74-75)

Pablo y Virginia no pudieron escapar a las fuerzas desencadenadas por el
hombre para imponer su dominio sobre la tierra. En este caso, la naturaleza
misma se une a las fuerzas de lo humano, para castigar a las criaturas que
quisieron liberarse de la tutela organizada de la sociedad contra el hombre.
Virginia |[...] muere al regresar a la isla [...] Un temporal hunde el navio [...]
No es posible mayor dolor y Pablo sucumbe después de haber soportado la
desgracia mayor, dentro de su pequefio mundo (1937: 11)

26 También: la “petite société” al borde de la Propoéntida en Candide (1759) contempla la imperfeccion y
la falta; Candide abandona la sociedad ideal de Eldorado porque alli falta la mujer amada; en el domaine
de Clarens en Iz Nouvelle Héloise (1761), con el ahogo de Julie ingresa la muerte. Una dindmica similar
aparece en Paul et 1irginie: la irrupcion del deseo de Virginie quiebra el orden de la isla y motiva el viaje a
Francia que destruird el idilio. Ver al respecto Bronislaw Baczko, Lumicres de lntopie (1978) y Racault
1986b y 1995.

67



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

Sin embargo, a diferencia del “pequenio mundo” de Pablo que desaparece, el “Nuevo
Mundo” de la aventura familiar se nutre de la adversidad para progresar con los poemas del
hermano muerto que anuncian la “semilla profética de Israel”. Ambos textos dialogan desde la
forma: en “Judio del Nuevo Mundo”, la experiencia migratoria se narra desde la estructura
utoépica; en el prefacio de Pablo y 1Virginia, la secuencia utépica evoca la experiencia migratoria y
ésta se cuela subrepticiamente en el analisis de la novela. Asi, por ejemplo, en linea con los
relatos y las vifietas judeoportefias que publica en Mundo israelita y [udaica en las décadas del
treinta y del cuarenta y en Dindmica porteria (ensayo que aparece en 1936, un afio antes de esta
presentacion de Pablo y Virginia), Lazaro construye una topologia y una épica del inmigrante que

trasuntan extraflamente en el retrato que hace de Bernardin:

En ¢l se daban las formas de vida de su época, y Bernardino quetfa gozarlas.
Grandes ansias de triunfar le acosaban, y no podia detenerse en busquedas
desesperadas e infructuosas. Persiguiendo el afan de llegar a ser alguien, se
convirtié en un aventurero lleno de imaginacién —en un hombre al encuentro
de milagros que le permitieran surgir, en un atormentado que en mas de una
ocasiéon fue considerado loco. Los altibajos de su fortuna le permitieron
conocer todas las formas de las esferas sociales, y en ellas hubo de
representar algun papel que luego le valié para matizar su vasta obra literaria.
Mais que cultura tuvo experiencia y supo lo que convenia a los hombres. [...]
Sacudido por la vida de las grandes ciudades, sintiendo el turbion de las

multitudes, perdido en la busqueda de un destino [...]

St en 1934, en Palabra de hombre, Liacho le dedicaba largas paginas de vituperio a E/ amor
brujo, en 1937 la rocambolesca vida (en fase con los paratextos de las ediciones de época de Py
1”) que atribuye a Bernardin de Saint-Pierre presenta extrafias resonancias arltianas. En
Dindmica porteia, a la manera de los ensayos de la década del treinta”, Liacho preguntaba “:qué
cosas agitan el espiritu del hombre de la gran ciudad?” (1936: 19). La respuesta, cuando uno
recorre sus escritos de esos afios, es ambivalente: por un lado, la épica individualista de quien
quiere triunfar, hacer la América; por el otro, la prédica politica colectiva del socialismo utépico
e ilustrado, permeado por el romanticismo: una prédica unida en su caso al fortalecimiento de
los lazos de la comunidad judia en la Argentina.

Hijo de Jacobo Liachovitzky, “el mas exuberante fundador de publicaciones periédicas

en idish y pionero de la prensa judia en la Argentina” (Tarcus, 2007: 368), hermano de Carlos

27 La pagina de legales contiene esta definicién muy en tono con la época: “Dindmica porteiia es un ensayo
sobre nuestra realidad, concebido en la gran metrépoli del Plata mientras se festejaba en sus calles el
cuarto centenario de su fundacién” (Liacho 1937).

68



Liacho —militante trotskista, periodista, traductor de La sagrada familia y de La lucha de clases en
Francia (Tarcus, 2007: 368-9)— Lazaro Liacho (1904-1969) pertenece a un linaje de intelectuales
letrados que buscan intervenir en la formacién de las nuevas camadas de lectores surgidos al
calor de la ley 1420 (Cattaruzza, 1993: 271) le sigue la traza en un estudio sobre Hechos ¢ Ideas:
desde los afos veinte, participa en las publicaciones de la izquierda portena Los pensadores y
Claridad, en la década del treinta escribe comentarios bibliograficos para Claridad y Hechos;
durante el primer peronismo colabora en el suplemento cultural de La Prensa que dirige César
Tiempo™. Como su hermano o su padre, y en linea con aquellos intelectuales de izquierda que
buscan la “formacién intelectual de los militantes a través de la producciéon y difusion de
publicaciones que permitan analizar la nueva realidad politica y econémica del pais y del mundo
capitalista” (Graciano 2012: 6-8), Lazaro se interroga por los procesos de hibridacién entre la
tradicion judia y la cultura latinoamericana y por los modos de construcciéon de una comunidad
posible en el puerto de Buenos Aires, “en este trozo de nuevo mundo que tiene su eje en la
dinamica portefla, americana hasta la médula por su pulso rioplatense y su fiebre cosmopolita”
(1936: 22). Estas lineas de pensamiento —tradicién judia, cosmopolitismo portefio, socialismo
utopico— convergen en la vivida defensa del libro como instrumento de progreso: “traidor es
todo aquel que no defiende sus derechos a la cultura”, escribira en “El libro y la cultura” (1936:
11)*. También alli evoca, con acento profético, la tradicional definicién de los judios como
“pueblo del libro” (Dujovne, 2014): “Ezequiel, en su vibrante parabola, come el libro que
Jehova le alcanza, y desde entonces fue su boca dulce como la miel” (1936: 12).

Clasico poligrafo, Liacho colabora con el proyecto de Santiago Glusberg en Anaconda.
Mimi Pinson (1937), las Poesias de Heine (1940), las Obras Completas de Rabelais (1944) son
algunos de los textos que presenta (sin traducirlos), en sintonfa con una practica por lo demas
frecuente en los intelectuales de la época, que con gran astucia militaban en los margenes de
estas ediciones de clasicos. “El libro es una parte de accion, y vive existencia propia. Esta en
perpetua accion. Es como una herramienta de trabajo que siempre esta prendida por la mano
del hombre, que el hombre no deja caer de sus manos” (Liacho, 1936: 13). Bajo la sombra de

una colecciéon llamada “Biblioteca Novelas de Gran Amor”®

, Liacho busca ejercer
solapadamente algin tipo de interpelacion o de prédica, en un gesto que reduplica el propio
esfuerzo de Bernardin y de Rousseau, que partian del concepto de ficciéon moral, de fabula, de

apologia (Charara, 2016) como modos de revelacion progresiva de la verdad al lector:

28 Una breve bio-bibliografia puede consultarse en Cien aios de narrativa judeoargentina, 1889-1989 (1990:
70).

29 “Sabemos lo dificil que es conocer y abarcar las costumbres, los tipos y el ambiente de una sociedad
en formacién, cuyos individuos traen viejas y arraigadas modalidades que se funden en el
cosmopolitismo” (1936: 19).

30 Pablo y Virginia aparecen en la “Biblioteca de Novelas de Gran Amor” junto a Graciela de Lamartine,
Mimi Pinson de Musset, E/ diario de una mujer de Octave Feuillet.

69



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

[Bernardin| habia gustado de las teorfas de Juan Jacobo Rousseau y con la
retérica propia del romanticismo supo difundirlas mediante una historia de
amor y sacrificio cuyo desarrollo acontece en la Isla de Francia, durante la
colonizacién francesa, en la época en que la isla se encontraba en estado
totalmente virgen. (1937: 9)

Difundir ideas mediante una historia de amor; formar un lector americano; vender esos
libros: la perspectiva se adapta a las aspiraciones ideoldgicas y comerciales de Anaconda, el
segundo emprendimiento editorial de Santiago Glusberg. Hermano menor de Samuel, en 1923
Santiago funda la editorial Minerva, seguida por las ediciones Librerfas Anaconda, devenidas
luego en Ediciones Anaconda (Mosqueda 2017: 278). Su sello editorial (fig. 8 y 9) —una
portentosa serpiente asentada sobre libros— condensa un proyecto cultural y comercial de

edicién popular pensado desde América del Sur.

Fig. 8 Fig. 9
Pablo y Virginia, Buenos Aires, Ediciones Sello editorial de Ediciones Anaconda.
Anaconda, sin mencién de traductor (trad. de Luis
Cernuda), 1937, con un estudio preliminar de
Lazaro Liacho, Col. “Biblioteca Novelas de Gran

Amor” (Fuente: Biblioteca Nacional Argentina).

Santiago Glusberg era un actor importante en la plaza portefia de los afios treinta, en
particular debido a las polémicas en torno a la disputa con los espafioles por el mercado
interno, el pago de derechos de propiedad intelectual y de traduccion, la pirateria editorial (una

practica por lo demas comun entre los propios editores espafioles). Sin duda Glusberg entraba

70



en las categorfas que Gonzalo Losada, en ese entonces representante de Espasa-Calpe en la

Argentina, o Guillermo de Totre, enérgico defensor de los intereses del libro espafiol en la

<
b

antigua colonia, definfan con los motes de “expoliadores”, “piratas del libro”, “filibusteros que
navegan con toda impunidad, a velas desplegadas, por el mar sin escollo de la Avenida de Mayo
portefia” (de Torre 1933, en Garcia 2006)”". Glusberg participa activamente de las operaciones
a favor del libro argentino que culminaran, en 1933, en la promulgacion de la ley de propiedad
intelectual 11.723. Para los editores de literatura extranjera, lo que se jugaba en esa ley era la
disputa por el monopolio de los derechos de traduccién, hasta entonces en manos de los
espafioles que exportaban libros a América, y por el monto que habria que pagar por esos
derechos una vez promulgada la ley en la Argentina: un escollo que libreros y editores pattios
efectivamente sorteaban mediante ediciones clandestinas y copias fraudulentas™. Sin ir mas
lejos la edicion de Pablo y Virginia presentada por Liacho absorbe, sin mencién alguna del
traductor, la versién que en 1933 Luis Cernuda habia hecho para Espasa-Calpe Madrid.
Glusberg avanzaba como argumento la necesidad de un libro barato, cuyos costos
dependian en parte del pago (o no) de los derechos. Ese deseo a su vez respondia, simultanea y
sinceramente, a una vocacion intelectual y politica de formacién del publico lector: colecciones
como “Los conductores de la humanidad”, donde Glusberg edita a Nietzsche (As/ hablaba
Zaratustra), a Renan (Vida de Jesis), a Maquiavelo (E/ principe) reflejan ese proyecto. El nombre
de las librerfas y de la editorial Anaconda celebra el libro de Quiroga, que Glusberg publica en
1942 con un estudio preliminar de Lazaro Liacho, en otra coleccién con fines formativos, la

“Biblioteca de escritores de la democracia americana’. Sin dudas Santiago recibi6 los destellos

31 Ver al respecto los ricos documentos que Carlos Garcfa exhuma en la Biblioteca Nacional de Espafia
y publica en “Notas sobre la cuestién de la propiedad intelectual entre Espafia y Argentina. Ediciones
pirata, Ferias del Libro y Agregados Culturales (1930-1938) [Inédito]” (2016), en particular las cartas de
Gonzalo Losada (20 de diciembre de 1932) y del funcionario diplomatico espafiol José Marfa Orozco (3
de junio de 1933), asi como el incendiario articulo que Guillermo de Torre publica en el peridédico
madrilefio Luz, “La pirateria editorial sudamericana” (6 de mayo de 1933). Para una discusién sobre la
disputa comercial entre Espafia y la Argentina como telén de fondo de la polémica del meridiano
intelectual de Hispanomérica, ver los trabajos de Esposito 2010 y Falcén 2010.

32 Una carta de Gonzalo Losada a Guillermo de Torre hallada por Garcia (2016) recupera el fragor de la
polémica: “El negocio que ahora se encuentra en pleno auge es el conocidisimo y aristocratico de las
ediciones clandestinas. En La Naddn vendra usted viendo las planas o paginas que publica el tal
[Santiago] Glusberg que Dios confunda por el daflo que a autores y editores viene haciendo. Sabra usted
que se han presentado varios proyectos de reforma de la ley de propiedad intelectual y que al amparo de
la xenofobia a que antes me referfa unos cuantos seflores al dictado, cuando no a sueldo, de los piratas
del libro pretenden nada menos que la proteccién de la ley para piratear impune y “legalmente” a todo
bicho viviente, haciendo que en la nueva ley se inserte una clausula que les autorice a traducir con sélo
el pago de un 10% de derechos todos los libros que les dé la gana.” (Losada 1932, en Garcia 2016).
Otro corresponsal descubierto por Garcia (2016) cuenta como “exclusivamente con libros de ediciones
clandestinas, todas a 0,95 pesos, Glusberg ha puesto unas librerfas imponentes: una en Esmeralda
esquina Lavalle, otra en Florida y Avenida de Mayo, en el local que en la esquina ocupaba [el joyero]
Escasany, mas las dos que tenia en Florida y Plaza Congreso, y los editores espafoles tan tranquilos.”

33 Bsta coleccion, que no ha sido aun investigada, parece inscribirse en un posicionamiento antifascista
de tintes americanistas frecuente en la época. El nombre completo de la coleccién es “Palacio de la

71



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

de la singular amistad que unia, bajo la sombra tutelar de Leopoldo Lugones, a su hermano
mayor Samuel con Horacio Quiroga, Ezequiel Martinez Estrada y Luis Franco™. Con ellos
coincide en el “anticapitalismo romantico, el espiritu libertario, la sensibilidad antiburguesa”
(Tarcus, 2009: 13); esas lineas ideoldgicas también se vislumbran en la presentacion de Pablo y
Virginia. El estudio de Liacho en efecto presenta, bajo sus formas mas elementales y
sedimentadas, las marcas de un socialismo utépico, estetizante. Tal vez como efecto de esta
aspiracion conceptual, en la reediciéon de 1943 el libro sale de la coleccion “Biblioteca de Gran
Amor” para pasar a una colecciéon generalista. Anticapitalismo, primitivismo, romanticismo
antiurbano, rousseauismo son algunas de las sefias que dan a la presentacion la densidad de un

ideario:

El individualismo romantico vio un enemigo del hombre en la civilizacion
dominante. Lo que en Rousseau era una conviccion filoséfica, una necesidad
natural, una fuerza poética, una fuente espontanea de su vida, result6é un acto
revolucionario en el sentimiento general, una meta de disconformismo, una
tabla de salvacion. (Liacho 1937: 10).

¢Por qué resultan tan dolorosos y tragicos los detalles de ese idilio protegido
por el mar, la selva y las fuerzan primitivas que lo alientan y fortalecen? Es
que los hombres, por mucho que se aislen de la civilizacion, no pueden dejar
de sufrir su contacto. (Liacho 1937: 10).

LLa imposible Arcadia con que suefia Liacho evoca el mito de Robinson y el rechazo de
la vida en la ciudad, que llama a construir un bienestar individualista: “El espiritu de Robinson
alboroto el alma de los muchachos esclavizados a la urbe. Ellos sintieron de pronto que eran
alguien y que podfan emprender un nuevo camino, sin fiar mas que en ellos mismos.” Pero
también Liacho le asigna a Pablo y Virginia un efecto politico que empieza en la lectura transida

de Napoléon Bonaparte, “entonces obscuro oficial de artillerfa”*

, y culmina en revolucion: “Y
es que Saint-Pierre supo revolucionar a su generacion y a los pueblos donde pudo llegar algin
ejemplar de Pablo y Virginia” (1937: 9). Poco se condice, en realidad, esa revolucion surgida del
espiritu de Robinson con los principios doctrinarios al dia en el afio 1937; por lo demas es

conocido el desprecio de Marx por la Robinsonade como forma de evasiéon de la conciencia

infeliz y celebracion de un hacendoso individualismo. Lo cierto es que a Liacho se le

cultura americana. Biblioteca de la democracia americana ayer y hoy”. La sigla es un Partenén, con una

veleta de los vientos que sefiala hacia el sur, segun el topico de América como conservatorio de la

cultura universal durante la Segunda Guerra Mundial.

34 El propio Liacho le dedicara a Luis Franco un ensayo en 1941: Poesia y verdad de Luis Franco.

3 “Napoleén Bonaparte, entonces obscuro oficial de artillerfa, dejo correr su llanto leyendo el idilio
. . e s

desgarrante, y todas las mujeres de Francia amaron a la infeliz pareja”. (Liacho, 1937 : 9).

72



superponen series ideologicas divergentes, con la propia experiencia migratoria trabajando
como substrato.

Unos afios mas tarde, en 1950, Albert Camus escribira en L ’homme révolté que Paul et
Virginie es “un relato verdaderamente afligente, que no ofrece el menor de los consuelos™.
Erosionado en Francia por la tradicién escolar’’, simplificado por las estampas de Epinal y la
iconograffa saint-sulpiciana, Pawul et 1irginie, en la Francia de mediados del siglo XX, parece
haber perdido parte de su potencia icénica, de su promesa de renovacion de la sensibilidad.
Para Liacho, en cambio, esa historia que tiene la fuerza de los comienzos interpela a hombres y
mujeres por igual con la esperanza de un nuevo génesis, en un proceso de ensofiaciéon lectora o
réverie que induce a la reinsercion, en fabulas ajenas, de la propia experiencia histérica. La
operacion es posible por medio de la forma: la estructura narrativa de la microutopia del siglo
XVIII le permite dibujar, en filigrana, la propia historia en el bastidor de la ficcién. Esa
inmersién, que superpone tiempos y espacios, actualiza los efectos del pasado y a la vez
construye su propia carnadura a partir del esqueleto narrativo de Pablo y 1/irginia. Muchos de los
que compraban los libros de Anaconda también eran hijos de la inmigracién, clases medias
deseosas de las “paginas inmortales” de Pablo y VVirginia que ahora, al recibir este prefacio,
obtienen una guia de lectura posible para la propia experiencia historica: una trama para la
aventura migratoria americana y argentina de fines del siglo XIX, entretejida en el hilo de esa

otra historia que sucede en el Indico, a principios del XVTIL.

¢En qué medida es siquiera imaginable para nosotros, lectores argentinos del siglo XXI,
la posibilidad de recurrir a la estructura formal de una novela francesa de la Ilustraciéon para
contener y relatar el presente histérico? No se trata simplemente de unas pocas paginas
fantasiosas escritas por un poligrafo algo olvidado: las cavilaciones de Lazaro Liacho buscan
responder interrogantes profundos que en la Argentina de los afios treinta, en pleno auge del
ensayismo nacional, ocupan el espacio publico. Quienes se identificaban con una sensibilidad
de izquierda, quienes venfan de una historia de migracién o consumian los libros de Anaconda

en busca de una “gran novela de amor”, podian reconocer en esta presentacion de Pablo y

36 « Le roman d’édification, pourtant, reste assez loin de la grande littérature ; et le meilleur des romans
roses, Paul et 1Virginie, ouvrage proprement affligeant, n’offre rien a la consolation. »

37 Significativamente, las apropiaciones y embates (reduccién, reformulacion, censura) que el texto sufrid
en Francia en el proceso de adaptacion escolar durante el siglo XIX no se dio en la Argentina, donde la
novela, hasta donde hemos podido investigar, no fue incluido en la curricula de la escuela media. Para
un analisis del giro pedagégico y moralizador asignado a Paul et 1/irginie en Francia, ver el trabajo de
Bernard Bray (1989).

73



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

Virginia una sensibilidad, problemas comunes: el desarraigo, la esperanza de una tierra nueva,
las utopias comunitarias, las tensiones entre proyectos colectivos e individualismo.

Mas hondamente, en esta Argentina de la primera edad de oro de la edicion nacional, la
pregunta es por la legitimidad de los textos que permiten analizar, encarnar, representar el
pasado cercano. ¢Cémo referir la propia experiencia historica, en base a qué materiales?
Abunda en los afios treinta el topico de la nacién joven, balbuceante en su habla, que recién
acaba de celebrar su centenario. “Los pueblos nuevos tienen necesidad de historias capaces de
remover ideas y dar vuelo a la imaginacion creadora” (1944: 8), escribira en este sentido Liacho
en su prologo a las Obras Completas de Rabelais. ¢Por qué no recurrir entonces al repertorio
formal de una ficcién francesa del pasado para dar cuenta del presenter Esta posibilidad de
aprovechar la ficcion y sus géneros historicos para iluminar la historia personal y colectiva esta
naturalizada en quien escribe, en quien edita, en quienes leen. La poderosa serpiente anaconda
deglute libros, anida en ellos.

“Fantasia y realidad” es otro topico conceptual que aparece con frecuencia en los
paratextos de obras clasicas de literatura extranjera en traduccion en los afios treinta y cuarenta,
y que tendra una posterior fortuna en textos escritos por los actores centrales de esos afios, por
ejemplo, Realidad y fantasia en Balzac de Ezequiel Martinez Estrada (1964). Son nociones que
comunican factualidad y ficcién y operativizan los procesos de inmersion ficcional como claves
de lectura del presente. Mas aun, al extraer de la médula formal de los textos aquellos
componentes que permiten narrar ese presente, estas experiencias de lectura desestabilizan los
sentidos instituidos y desarman la idea de alta literatura, asi como el acaparamiento simbdlico
de la literatura francesa por parte de las élites en la Argentina. Sin duda nos parece algo ajeno
este modo de percibir y de explotar la fuerza ideologica de la forma, de leer la estructura formal
como quien lee desde un pentagrama para actualizar, a partir del relato utépico del siglo XVIII
la expectativa politica de principios del XX y a partir del idilio pastoral (como veremos en otro
trabajo), la nostalgia primitivista del gaucho. Queda fuera de campo el modo en que los
destinatarios leyeron la propuesta; la huella de ese proceso permanece sin embargo en el umbral
de la novela y sugiere un cédigo comun y lectores implicitos. Podrfa hablarse de patrones de
cultura, en el sentido en que lo entiende la historia cultural pensada por Clifford Geerzt o por
Robert Darnton: esquemas que suponen convenciones retoricas y presupuestos culturales que
en su momento buscaban construir un mundo simbélico legible y comun.

En verdad hoy resulta dificil imaginar experiencias de lectura donde la aprehension de
una forma literaria es tan vivida que permite abrirla, elegirla para contener la propia historia, y

ofrecer esa historia a otros lectores, en el entendimiento de un desborde casi natural de la l6gica

74



de la obra hacia el contexto externo a su lectura. La irreverencia sin supersticiones que
menciona famosamente Borges en “El escritor argentino y la tradicién” adquiere en esta
tesitura una tonalidad mas grave, porque remite a un esfuerzo colectivo de comprension que se
materializa en un proyecto pedagbgico, comercial y popular de democratizaciéon de la cultura.
En esa reapropiacion se juega algo dramatico y extremo, que presupone una fe absoluta en la
letra, asi como la afirmaciéon de un lugar de enunciacion preciso que se carga de resonancias
nuevas ahora que para Lazaro Liachovitzky (1936: 19), algo ilusoriamente, “Buenos Aires es el

trampolin que permite saltar al centro del mundo”.

Bibliografia

Aira, C. (1993). Exotismo. Boletin del grupo de estudios literarios, 3, 73-79.

Bernardin de Saint-Pierre, J.-H. ([1788] 1999). Paul et 1irginie. Patis : LGF. Ed. de Jean-Michel Racault.
Bernardin de Saint-Pierre, J.-H. ([1788] 2019). Pau/ et 1irginie. Patis : Garnier. Ed. de Colas Duflo y de
Jean-Michel Racault.

Bernardin de Saint-Pierre, J.-H. ([pést.] 1980). L’Arcadie et 1.’ Amazone. Geneve : Slatkine. Ed. de
Raymond Trousson.

Bernardin de Saint-Pierre, J.-H. (1792). Mémoire sur la nécessité de joindre une ménagerie an Jardin national des
plantes de Paris. Paris: Didot le Jeune. Recuperado de https://gallica.bnf.fr Fecha de acceso: 24 de junio de
2019.

Bernier, M. A. (2016). Amérique. En B. Baczko, M. Porret, F. Rosset (Dirs.), Dictionnaire critique de 'ntopie
an temps des Lumieres (13-35). Geneve: Georg Editeur.

Baczko, B. (1978). Lumiéres de I'ntgpie. Paris: Payot.

Botrel, J.-Fr. (2001). “L’exportation des livres et modeles éditoriaux francais en Espagne et en Amérique
Latine (1814-1914)”. En J. Michon y J-Y. Mollier (Dirs.), Les mutations du livre et de I'édition dans le monde du
XV siécle a l'an 2000 (219- 240). Laval: Presses de 'Université Laval.

Bougainville, L.-A. de ([1771]). Voyage autonr du monde par la frégate du Roi 1.a Boudeuse e /a fliite 1.’ Ertoile.
Recuperado de www.wikisource.fr. Fecha de acceso: mayo 2019.

Bray, B. (1989). Paul et VVirginie, un texte variable a usages didactiques divers. Revwe d'Histoire littéraire de la
France, 89, 5, 856-878.

Caro, O. (2008). Paul et Virginie selon Eduardo Wilde. Ponencia presentada en SAL, CRIMIC,
Universidad de Paris 3-Sorbonne, 1-6. Recuperado de https://crimic-sorbonne.fr/seminaire-amerique-
latine-sal/manifestations-sal-avant-2015/reecritures-iii-2008-2009/paul-et-virginie-selon-eduardo-wilde/
Fecha de acceso: 13 de junio de 2020.

Cattaruzza, A. (1993). Una empresa cultural del primer peronismo. La Revista “Hechos e Ideas” (1947-
1955). Revista Complutense de historia de América, 19, 269-289.

Cernuda, L. (Trad.) (1933). Bernardin de Saint-Pierre, Jacques-Henri, Pablo y Virginia. Madrid: Espasa-Calpe.

75



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

Charara, Y. (2009). Pensée morale et transformations génériques dans Pau/ et 1irginie. Eighteenth-Century
Fiction, 21, 2, 283-308.

Chinard, G. (1913). L Amérigue et le réve exotigue : dans la littérature francaise an XV'1le et an XV1le siecle.
Paris: Hachette.

Cook, M. (2007). Bernardin de Saint-Pierre and Girodet: Illustrating the “luxury” edition of Pau/ et
Virginie. Modern Langnage Review, 102, 975-989.

Cook, M. (2008). The first separate edition of Bernardin de Saint-Pierre’s Paul et Virginie”. French Studies
Bulletin, 109, 89-91.

Cook, M. (2019). Panl et Virginie: Embellishing the Text. Modern Langunage Review, 114, 1, 22-34.

Darnton, R. (1984). The Great Cat Massacre and other Episodes in French Cultural History. New York: Basic
Books.

Darnton, R. (1999). Two Paths Through the Social History of Ideas. En H.T. Mason (ed), The Darnton
debate: Books and Revolution in the Eighteenth Century (251-294). Oxford: Voltaire Foundation.

De Diego, J. L. (Dir.). (2015). Editores y politicas editoriales en la Argentina, (1880-2000). Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica.

Delon, M. (1989). Le bonheur négatif selon Bernardin de Saint-Pierre. Revne d’Histoire littéraire de la
France, 89, 5, 791-801.

Dujovne, A. (2014). Una historia del libro judio. La cultura judia argentina a través de sus editores, libreros,
traductores, imprentas y bibliotecas. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores.

Esposito, F. (2010). Los editores espafioles en la Argentina: redes comerciales, politicas y culturales
entre Espafia y la Argentina (1892-1938). En Carlos Altamirano (Dir.), Historia de los intelectnales en
Awmiérica Latina. 1. Los avatares de la “cindad letrada” en el siglo XX (515-536). Buenos Aires: Katz.

Falcon, A. (2010). El idioma de los libros: antecedentes y proyecciones de la polémica “Madrid,
meridiano ‘editorial’ de Hispanoamérica. Iberoamericana, X, 37, 39-58.

Fernandez, P. (1998). El monopolio del mercado internacional de impresos en castellano en el siglo
XIX: Francia, Espafia y ‘la ruta’ de Hispanoamérica. Bulletin Hispanique, 100, 1, 165-190.

Flaubert, G. (2018). Fdition des manuscrits de Madame Bovary de Flaubert. A cargo de Yvan Leclerc y
Danicle Girard, Université de Rouen. Recuperado de: http://www.bovary.fr/ Fecha de acceso: abril 2019.
Flaubert, G. ([1857] 2014). Madame Bovary. Jorge Fondebrider (trad.). Buenos Aires: Eterna Cadencia.
Foucault, M. (1967). Des espaces autres. Conferencia presentada en el Cercle d’études architecturales, 14 de
marzo: Recogida en Architecture, Mouvement, Continuité, (1984) 5, 46-49.

Garcia, C. (2016) “Notas sobre la cuestiéon de la propiedad intelectual entre Espafia y Argentina.
Ediciones pirata, Ferias del Libro y Agregados Culturales (1930-1938) [Inédito]”.

Gaillard, Fr. (2014). « Elle avait lu Paul et Virginie » ou les moments parfaits d’Emma. Flaubert. Revue
critigue et génétique, 12, 1-14.

Genette, G. (1968). « Vraisemblance et motivation ». En Figures II (80-92). Paris : Seuil, 2001.

76



Graciano, O. (2012). La escritura de la realidad. Un analisis de la tarea editorial y del trabajo intelectual
del Anarquismo argentino entre los afios 30 y el Peronismo. Izguierdas, 12, 72-110. Recuperado de
www.izquierdas.cl. Fecha de acceso: marzo 2014.

Lanson, G. (1894). Histoire de la littérature frangaise. Paris: Hachette.

Liacho, L. (1934). Roberto Arlt, dentro y fuera de E/ amor brujo. En Palabra de hombre (68-154). Buenos
Aires: Talleres Graficos Porter.

Liacho, L. (19306). Dindmica porteiia, Buenos Aires: Viau & Zona.

Liacho, L. (1937). Prélogo. En Bernardin de Saint-Pierre, Pablo y Virginia (9-11). Traducciéon (no
consignada) de Luis Cernuda. Buenos Aires: Anaconda, col. “Biblioteca Novelas de Gran amor”. Reed.:
1941, 1943.

Liacho, L. (1943). “Judio del nuevo mundo”. Judaica, 121. Recolectado en Cien aiios de narrativa
Judeoargentina: 1889-1989. Buenos Aires: Mila, 1990.

Liacho, L. (1944). Prélogo. En Rabelais, Obras Completas (5-8). Trad. E. Barriobero y Herran. Buenos
Aires: Anaconda.

Lionnet, Fr. (2010). Critical Conventions, Literary Landscapes, and Postcolonial Ecocriticism. En C.
McDonald y S. Rubin Suleiman (Dirs.), French Global. A New Approach to Literary History (127-144). New
York: Columbia University Press.

Martinez Rus, A. (2002). La industria editorial espafiola ante los mercados americanos del libro 1892-
1936. Hispania. Revista espaiiola de Historia, 62,212, 1021-1058.

McGrady, D. (1965). Las fuentes de Maria de Isaacs. Hispandfila, 24, 43-54.

Méndez Robles, Salvador. (2004). Paul et 1 irginie en la version de Luis Cernuda. Tonos. Recuperado de:
www.um.es/tonosdigital/znum?7/portada/monotonos/cernuda4l.htm Fecha de consulta: julio de 2019.
Mosqueda, A. (2017). Edicidn y redes epistolares. Samuel Glusberg, hombre de letras-editor en la Argentina de las
primeras décadas del siglo XX (1919-1935). Tesis de Doctorado, Universidad de Alcala de Henares.

Mylne, V. (1965). The Eighteenth-Century French Novel: Technigues of Illusion. Manchester: Manchester
University Press.

Pastoureau, M. (2000). Blen. Histoire d'une conlenr. Partis : Le Seuil.

Pastoureau, M. (2013). Rouge. Histoire d’une conlenr. Paris : Le Seuil.

Pratt, M.-L. (1992). Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation. London: Routledge.

Racault, J.-M. (Comp.). (1986a). Ftudes sur Paul et Virginie et lwuvre de Bemardin de Saint-Pierre. 1.a
Réunion : Publications de I’'Université de la Réunion.

Racault, J.-M. (1986b). Paul et Virginie et Putopie : de la ‘petite société’ au mythe collectif. Studies on
Voltaire and the eighteenth century, 242, 419-471.

Racault, J.-M. (1995), Pour une situation de Pau/ et Virginie dans les ailleurs fictionnels des Lumiéres. En
T-N. Tchakaloff y F. Cheval (Comps.), Souvenirs de Paul et Virginie. Un paysage anx valenrs morales (220-
245). Saint-Denis de la Réunion: Adam Biro ed, Maison Francaise du Meuble Créole y Musée Léon
Dierx.

Rivera, J. (1981). El auge de la industria cultural (1930-1955). En Capitulo. Historia de la literatura argentina
(95, 577-600). Buenos Aires: CEAL.

77



Campora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edicién argentina.
Siglo Dieciocho, 1, 51-78.

Satlo, B. (1985). E/ imperio de los sentimientos. Buenos Aires: Catalogos.

Segalen, V. (1908). Essai sur l'exotisme. Patis : Fata Morgana.

Sgard, J. (1977). Prévost et Pespérance américaine. En AANVV., L’Awérique des Lumieres (51-59).
Geneve : Droz.

Sgard, J. (2000). Le roman francais a I'dge classigne. 1600-1800. Paris LGF.

Sora, G. (2011). El libro y la edicién en Argentina. Libros para todos y modelo hispanoamericano.
Politicas de la Memoria, 11, 125-142.

Tarcus, H. (ed.). (2007). Diccionario biogrifico de la izguierda argentina. Buenos Aires: Emecé.

Tarcus, H. (ed.). 2009). Cartas de una hermandad. 1eopoldo I ugones, Horacio Quiroga, Ezequiel Martinez
Estrada, Luis Franco y Samuel Glusberg. Buenos Aires: Emecé.

Tchakaloff, Th.-N. y Francois Ch. (Comps.), Souvenirs de Paul et Virginie. Un paysage aux valeurs morales.
Saint-Denis de la Réunion: Adam Biro éd., Maison Francaise du Meuble Créole y Musée Léon Dierx.
Torsten, K. (2011). A. V. Humboldt, lecteur de Bernardin de Saint-Pierre. Sciences de la vie, littérature
et nature tropicale. En Racault, Jean-Michel, Meure, Chantale y Gigan, Angélique (Eds.), Bernardin de
Saint-Pierre et l'océan indien (435-451). Paris: Classiques Garnier.

Vazquez, A. E. (2017). Puntos de partida para la literatura nacional: libros europeos, folletines franceses

y gabinetes de lectura. Boletin del posgrado en Historia de la Universidad Torcunato Di Tella. (En prensa).

CV de la autora

Magdalena Campora es Doctora en Literatura Comparada por la Universidad Paris IV,
investigadora del CONICET y profesora titular regular de Literatura francesa en la Universidad
Catolica Argentina y en la Universidad del Salvador. Actualmente investiga las
transformaciones editoriales y los usos ideolégicos de la literatura francesa en la Argentina del
siglo XX para el libro E/ intérprete imprevisto. Ediciones populares de clisicos franceses en la Argentina.
Ha co-editado, junto a Javier Gonzalez, el volumen Borges-Francia (2011, Selectus). Ha editado y
traducido la Correspondencia entre los poetas René Char y Radl Gustavo Aguirre (2016, Edhasa) y

prepara una edicion critica y traduccion de Rojo y Negro de Stendhal (col. “Colihue Clasica”).

78



EL PENSAMIENTO DE ROUSSEAU: UNA TRICOTOMIA *

ROUSSEAU’S THOUGHT: A TRICHOTOMY
Cintia Caram

Universidad Nacional de Tucumin
cintiacaram(@gmail.com

Resumen

El pensamiento de Jean-Jacques Rousseau y las interpretaciones que de €l se hacen se estructuran en
torno a la oposicion entre pares de conceptos antagonicos: estado de naturaleza — estado social, amor de
s{ — amor propio, ser — parecer, hombre natural — hombre del hombre, salvaje — hombre social. Sin
embargo, cuando intentamos distribuir en dos columnas cada pareja, vemos que los términos no se
corresponden exactamente. La gran variedad de interpretaciones responde, en definitiva, al modo de
entender los duetos conceptuales en los que Rousseau presenta su pensamiento. Lo que yo sostengo es
que la teorfa rousseauniana reemplaza la dicotomia clasica del contractualismo por una tricotomia
dialéctica. Este esquema triadico sirve para diferenciar lo legal de lo legitimo en cuanto a la comunidad
politica; para entender el nicleo de su moral que se presenta en la oposicién entre amor de s{ y amor
propio y, finalmente, a pattir de lo anterior, para examinar la aparente oposicién entre el hombre natural
y el ciudadano.

Palabras clave: Amor de si, Amor propio, Individuo, Ciudadano, Republica.

Abstract

Jean-Jacques Rousseau’s philosophy, and his interpretations are structured around the opposition
between two concepts: state of nature — social state, amour de soi — amonr propre, to be — to appear, natural
man — man from man, wild man — social man. However, when we try to distribute into two columns
each pairs of opposing concepts, we can note that the terms do not perfectly correspond. There is a
great variety of interpretations because of the different ways in understanding of the conceptual duets of
Rousseau’s thought. I claim that Rousseau’s theory replaces the classic contractarian dichotomy for a
dialectic trichotomy. This triadic scheme serves to differentiate the legal from the legitimate with respect
to political community, to understand the moral core introduced in the opposition between amonr de soi
and amonr propre, and, finally, to examine the apparent opposition between the natural man and the
citizen.

Keywords: Amour de soi, Amour propre, Individual, Citizen, Republic.

* Recibido el 30/06/2019. Aprobado el 01/11/2019. Publicado el 01/07,/2020.




Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomfa.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

I. Preliminatres

Rousseau es comunmente leido a partir de la gran oposicion entre el estado de naturaleza y la
sociedad civil. De ella se derivan otros pares de conceptos opuestos que, a primera vista,
parecen corresponderse con los primeros: amor de si — amor propio; ser — parecer; hombre
natural — hombre del hombre; salvaje — hombre social. Sin embargo, esta correspondencia no
es exacta y los intentos por entender estos duetos conceptuales dan lugar a las mas variadas
interpretaciones sobre el pensamiento del ginebrino. Parece entonces que el recurso
rousseauniano de la antitesis se complejiza en una suerte de juego poliédrico de oposiciones
que le sirve tanto para criticar las sociedades historicas y su desarrollo de la desigualdad como
para dejar sentado cudl es su ideal de comunidad politica y de hombre. Pero la razén principal
por la cual los conceptos opuestos a través de los cuales Rousseau va presentando su
pensamiento no se corresponden exactamente tiene que ver con la forma misma de su filosofia,
como afirma B. Bernardi: “Su pensamiento no se presenta como una exposicioén sino como un
desarrollo. Este no produce un ordenamiento sino mas bien una disposiciéon. Se puede hablar
de ‘work in progress”. (Bernardi, 2014: 21). Esta disposicion de las ideas evita que tengan un sentido
fijo, por lo que, a lo largo de su desarrollo, no siempre quieren decir exactamente lo mismo.
Esta polisemia puede ser la causa de la enorme disparidad de interpretaciones de la teorfa del

ginebrino.

Lo que sostengo es que la teorfa rousseauniana, a pesar de que estilisticamente apela a la
légica de la antitesis de conceptos, en realidad responde a la estructura dialéctica triadica, que en
lineas generales estd compuesta por un primer estado hipotético: el estado de naturaleza; un
estado historico al que Rousseau dirige las criticas, que ya tiene relaciones sociales constantes y
que tiene una estructura juridica aunque ilegitima; y un segundo estado hipotético normativo: el
estado legitimo o Republica ideal. El esquema de tres términos sirve, en primer lugar, para
analizar el estado de naturaleza teniendo en cuenta que “no hay que tomar las investigaciones
que se pueden realizar sobre el tema por verdades historicas, sino sélo por razonamientos
hipotéticos y condicionales, mas propios para esclarecer la naturaleza de las cosas que para
mostrar su verdadero origen” (D.D.: 132-3) y frente a él, el estado social, que es lo otro del
estado natural. Permite también diferenciar lo legal de lo legitimo en cuanto a la comunidad
politica. En segundo lugar, los tres términos ayudan a comprender el nucleo de la moral
rousseauniana, resolviendo la oposicion entre amor de si y amor propio. Finalmente, permite, a

partir de lo anterior, examinar la aparente oposicién entre el hombre natural y el ciudadano.

80



Es necesario reconocer que el esquema triadico de analisis del pensamiento de
Rousseau tiene un antecedente en la propuesta constructivista de Rubio Carracedo, quien

afirma:

Todo parece indicar, pues, que Rousseau ha concebido una compleja
dialéctica de tres constructos, el estado de naturaleza, el estado social
histérico y el estado social normativo o contrato social. El primero marca la
constitucioén originaria del hombre; el segundo marca el anti-contrato social,
su descripcion en negativo: justamente lo que no debe hacerse, el tercero,
aunque aqui [en el Discurso de la desigualdad] queda casi implicito y
meramente esbozado, es el modelo normativo positivo. (Rubio Carracedo,
1990: 41)

Segtn esta tesis, Rousseau se ubica en la confluencia de las tres corrientes principales
del pensamiento politico que se forman a partir del Renacimiento: realismo, iusnaturalismo y
liberalismo. La metodologia es la constructiva de un modelo regulativo de estado basado en la
razon practica que anticipa a Kant y su constructivismo trascendental. La idea principal, que
pondria a Rousseau no sélo en la linea de Kant sino en la de Rawls, es que se construye un
modelo de racionalidad a partir de una instancia fundacional —la naturaleza original del hombre,
el contrato social o la posicion original— mediante la construccion de su génesis normativa. Los
tres términos del constructo normativo son, segun Carracedo, el estado de naturaleza, el
anticontrato y el contrato social normativo, y “la razén normativa va a establecer los principios
de libertad e igualdad [que se obtienen del estado natural] desde ‘otros fundamentos’, esto es,
mediante el constructo del contrato social” (Rubio Carracedo, 1990: 40). En general, mi
propuesta coincide con esta y la extiende a otros aspectos del pensamiento de Rousseau como
un esquema basico de interpretacién de su pensamiento. No concuerdo respecto del analisis del
término historico, ya que no creo que este represente solo /o que no debe hacerse. Hay cuestiones
mucho mas complejas en la descripcion del nacimiento de las relaciones sociales como para ser
vistas simplemente como un espejo en negativo. Ademas, el modelo normativo de la Republica
s6lo puede ser sintesis dialéctica de los dos términos anteriores si recoge algo de cada uno y los
supera. Por otro lado, a pesar de que reconozco la influencia de Rousseau en Kant, establecer

una linea hasta el neokantismo de Rawls me parece cuanto menos exagerado.

También merece ser mencionada la tesis de George Armstrong Kelly, para quien
“Emilio, (...) plantea lo que llamaré el patrén de la ‘triplicidad’ contra el ‘dualismo’ o la
‘bipolaridad’ que frecuentemente se observa en las doctrinas moral y social de Rousseau” (2006:
23). El analisis dual es el contraste de conceptos que se aplica a un momento determinado de la

evolucion de la naturaleza del hombre, “hombre real de la naturaleza y el ‘hombre natural” de

81



Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomfa.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

los filésofos, entre la ley y el desorden y entre la moral y el aparato del sentido fisico”
(Armstrong Kelly, 2006: 24). El patrén triple, que también puede encontrarse en el Discurso de la
desigualdad, aparece en aquellos escritos que hablan del desarrollo historico de la condicion
humana y responde a las tres etapas principales de ese desarrollo: instinto, moralidad, ley. A
cada una de estas etapas le corresponde, a su vez, tres sistemas de acciéon del hombre (el fisico-
sensual; el moral-espiritual; y el politico-legal) con sus respectivos ejes alrededor del cual la
accion se organiza: los sentidos e instintos naturales; la conciencia moral; la voluntad general.
Esto puede verse en el Ewmilio —la obra que A. Kelly considera la enciclopedia de Rousseau o
piedra angular a través de la cual todos sus trabajos deben ser leidos (2006: 24)— que contiene,
primero, una educacion de la experiencia sensible, en el cuarto libro se entra en el orden moral
y, finalmente, el libro quinto es la iniciaciéon en la vida doméstica y politica. Esta lectura de
Rousseau me parece muy interesante y estimulante. Sin embargo, aun coincidiendo con ella, el
esquema triple se aplica, en este caso, a un modo de entender la naturaleza humana y no es una

propuesta de interpretacion del corpus rousseauniano.

En las lineas que siguen expondré como la tricotomia dialéctica sirve para explicar el
pensamiento del ginebrino y solventa lo que no pocos estudiosos consideran incoherencias y
contradicciones. En primer lugar, mostraré como sirve para interpretar la supuesta oposicion
entre estado de naturaleza y estado social; en segundo lugar, analizaré la necesidad de un tercer
término que sintetice el dualismo de las pasiones que enfrenta el amor de si al amor propio; por
ultimo, consideraré la oposicion entre el hombre natural y el ciudadano buscando otra idea que
reina las caracteristicas de ambos modos de ser del hombre frente a la corrupcion de la
sociedad, y que supere la division que, por otro lado, es siempre vista como la causa principal

de desdichas.

I1. El estado de naturaleza y el estado social

Una cuestion que divide aguas entre los estudiosos de Rousseau es la referida al Derecho
Natural. R. Derathé abri6 una linea de interpretacion segun la cual el ginebrino, en lo esencial,
se mantiene en la tradicion iusnaturalista y asi lo expresa en la distincién realizada en el

Manuscrito de Ginebra entre derecho natural propiamente dicho y derecho natural razonado.

Rousseau afirma justamente que el derecho natural puede presentarse bajo
dos aspectos bien diferentes segin se aplique al estado de naturaleza o a la

82



sociedad civil. En el estado de naturaleza las reglas del derecho natural tienen
su fundamento en los «principios anteriores a la razén», es solamente en el

seno de la sociedad civil que ellas se convierten en maximas de la recta razon.
(Derathé, 1970: 166)

Por el otro lado, estan los que sostienen que Rousseau rompe con toda idea de ley
natural para dejar como unica fuente del derecho a la voluntad general que surge de la
convencién. Este enfrentamiento radical entre uno y otro estado supone que las pautas
normativas para la formaciéon de una sociedad civil no pueden ser extraidas en ningin caso del
orden de la naturaleza. En este sentido, Maurizio Viroli sostiene que “El artificio del cuerpo
politico representa una alternativa radical a las inclinaciones ‘naturales’ de la humanidad.
Cuanto mas perfecto sea el cuerpo politico, mas éxito tendra en destruir las fuerzas naturales
del individuo” (1988: 41). Uno de los peligros de negar que cualquier idea de orden moral
anterior sea aplicable a las relaciones sociales y politicas es el absolutismo estatal, que no da
garantfas a los individuos frente a la omnipotente autoridad de la voluntad general. Para
contrarrestar este peligro, la voluntad general debera extraer su moralidad y su imagen de orden

de otro lado que la naturaleza.

Las interpretaciones dualistas dejan muchas aristas de la teorfa rousseauniana como
meras paradojas o llanas contradicciones. Mi intencién no tiene que ver con presentar una
version acabada y sin fisuras del filésofo; no es posible hacerlo con ningun pensador y menos
con Rousseau. Mi planteo de la dialéctica triadica intenta evitar ciertos saltos abruptos o lagunas
que algunas interpretaciones no pueden resolver. Porque si consideramos, por ejemplo, la
continuidad entre un estado y otro a partir de una idea como la ley natural que opera —aunque
de distinta manera— en la naturaleza y en la sociedad, pueden subestimarse aquellas
caracterfsticas que soélo aparecen con las relaciones constantes. Pero si rompemos con toda
continuidad, resaltando la convencién como el fundamento de la sociedad, cabe preguntarnos
donde esta la diferencia entre distintas convenciones que, aunque facticamente puedan
mostrarse como mejores para la vida de sus miembros, en su fundamentaciéon no es facil
mostrar aquello que la hace mejor o peor si no sale de si misma. Dicho de otro modo, es

necesario apelar a un criterio externo a la convencion para poder juzgarla moralmente.

De lo anterior se deprende, ademas, el problema de como encajan en estos esquemas
las sociedades que Rousseau efectivamente critica. Si lo que se plantea es una misma ley moral
que operaria tanto en la naturaleza como en la sociedad, entonces el estado histérico, y sobre
todo el contrato que da lugar a la ordenacidon politica de esas relaciones sociales, tiene un
caracter puramente negativo, es un “antimodelo” (Rubio Carracedo, 1990; 2006), lo que deberia

ser, pero no es. Por el otro lado, la ruptura de cualquier puente entre uno y otro estado

83



Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomfa.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

inhabilita la posibilidad de juzgarlo cuando no hace posible la democracia totalitaria, amén del

mesianismo del lider que se identifica con la voluntad general (Talmon, 1950).

La dificultad de comprender en un esquema dicotémico la presencia de un estado de
naturaleza hipotético y condicional frente a una sociedad civil corrupta y desigual —tal y como
aparece en el Discurso sobre el origen y los fundamentos de la designaldad entre los hombres—, y la
descripcion de otro pacto y otra sociedad civil de naturalezas muy distintas a las del Discurso —tal
como aparecen en obras posteriores—, dio lugar a dos actitudes distintas frente al corpus
rousseauniano. Por un lado, se ubican aquellos estudiosos que sostienen que hay grandes
diferencias, insalvables hasta cierto punto, entre los Discursos y las obras posteriores, sobre todo
el Contrato Social. Vaughan es el ejemplo clasico —por ser también el mas radical- de esta
posicion para quien en los primeros escritos Rousseau aclama la libertad del individuo mientras
que, a partir del Contrato Social, exalta los reclamos de la comunidad en contra de los intereses
individuales (Vaughan, 1915: 1-5). Entre los mas recientes, la diferencia no es tanto ideolégica
sino mas de orden programatico y de exposicion. Por eso las obras de Rousseau pueden
dividirse en tres grandes grupos: primero encontramos, los trabajos mas tempranos que son
criticos con la idea hegemonica de la época sobre las bondades del progreso de las ciencias.
Luego, en orden cronolégico de apariciéon, se encuentran los textos mads positivos y
propositivos en los que intenta resolver las condiciones de la corrupcién, instalando y
manteniendo instituciones legitimas. Por ultimo, se encuentra el grupo de obras mas
personales, donde Rousseau intenta justificarse y donde expone su propia singularidad y

autenticidad (Cohen, 2010: 7-9).

Frente a los que no ven una continuidad conceptual entre las obras de Rousseau se
encuentran los que si creen en la unidad de base en el conjunto de las obras, una unidad dada
ya sea por el concepto de libertad, ya por el concepto de amor de si, ya por una unidad en la
argumentacion; segun Rubio Carracedo hay una voluntad de exponer las ideas tal y como van
apareciendo en las obras: “Se limité voluntariamente a exponer en ese libro [el Discours sur
linégalité] el diagnostico social, dejando para futuros trabajos (el proyecto de sus Institutions
politigues) 1a exposicion del contrato social normativo, presentado como la soluciéon politica al

problema social” (2008: 250).

Para Armstrong Kelly, por su parte, la unidad esta dada en la cuestiéon del hombre y el
problema del mal por eso la argumentacién de Rousseau intenta todo el tiempo explicar lo que
pasoé entre el bien natural y la sociedad corrupta. Por eso entiende que “La defensa del Ewzilio

continuamente marca una reivindicacién del Discurso de la Designaldad porque Rousseau veia los

84



dos trabajos como exploraciones complementarias de una misma cuestion” (Armstrong Kelly,
2006: 19). La idea de Vera Waksman (2016) de que es el amor de si mismo la idea que no sélo
da coherencia a la obra rousseauniana, sino que sirve de hilo conductor para su reconstruccion
es muy potente y nos permite pasar a analizar la importancia de la relacién entre el amor de si'y

el amor propio, de lo que me ocuparé en el proximo apartado.

El esquema tricotémico da consistencia a la unidad de base del corpus rousseauniano
atendiendo a la expresiéon del propio Rousseau cuando afirma: “He escrito sobre diversos
temas, pero siempre con los mismos principios: la misma moral, las mismas creencias y, si se
quiere, las mismas opiniones” (L.B.: 928). El primer término de la tricotomia es el estado de
naturaleza, punto de partida necesario para una reflexion tedrica que busca justificar o criticar el
orden social existente. La instancia previa a cualquier forma de estado politico surge de la
necesidad de descomponer el mundo social en sus partes mas elementales para encontrar
aquellos procesos que dan lugar a las relaciones sociales y las instituciones politicas. Pero el
atomo de la sociedad es el individuo, por tanto, el analisis del estado presocial coincide con el
estudio de la naturaleza humana. El método para tratar este estado hipotético y condicional es
la conjetura, tal y como afirma Rousseau en el prefacio del Discurso sobre la desigualdad: “He
iniciado algunos razonamientos; he aventurado algunas conjeturas, menos con la esperanza de
resolver la cuestion que con la intencién de aclararla y reducirla a su verdadero estado” (D.D.:

123).

De este estudio conjetural de la naturaleza humana se desprende una ruptura entre lo
natural y lo social puesto que, si la sociedad civil fuera una continuidad de lo que ya existe en el
estado de naturaleza, entonces este ultimo servirfa para justificar las desigualdades morales,

sociales y politicas:

En estos cambios sucesivos de la constitucion humana es donde hay que
buscar el origen de las diferencias que distinguen a los hombres, los cuales,
segun la opinién comun, son por naturaleza tan iguales entre si como lo eran
los animales de cada especie antes de que diversas causas fisicas hubieran
introducido en algunos las variedades que observamos. (D.D.: 123)

Las sociedades no estan determinadas por la naturaleza humana —por lo menos no por
la naturaleza originaria— sino que responden al factor agregado, artificial, de esta. El paso de un
estado a otro no puede darse sino a través de un proceso gradual de modificacién del entorno y
de adquisicién por parte de los individuos de facultades propicias para la vida en dicho entorno.
Este proceso muestra el caracter de constituido de lo humano, porque la vida social es lo que

hace de “un animal estupido y limitado un ser inteligente y un hombre” (C.S.: 364). Una de las

85



Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomfa.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

funciones basicas del estado de naturaleza originario —también llamado de animalidad (D.D.
nota XII: 214-8)— es la de mostrar que la pasiéon humana natural no es el egoismo, sino el amor
de si, indiferente a los demas y atento solo al bienestar propio. Como corolario, se afirma que
todas las ventajas de la vida humana se alcanzan sé6lo en sociedad y esto es fundamental para la
comprension del pensamiento de Rousseau. No hay ningun pasaje de la vasta obra del
ginebrino que pueda leerse como una verdadera nostalgia del pasado pre-social perdido.
Incluso cuando afirma que “el estado de reflexién es un estado contra natura, y el hombre que
razona es un animal depravado” (D.D.: 138), no debe entenderse esto como una oposicion
contra todo lo que hace del ser humano lo que es, sino que muestra lo que en la naturaleza no
hay. En el estado de naturaleza, el salvaje si tiene una armonia inmediata entre la voluntad y el
instinto, pero también hay una ausencia de todo lo humano. Una segunda funcién que cumple
el estado de naturaleza es mostrar, por contraste, lo que las relaciones sociales dan a los
hombres, ya que la pura animalidad esta marcada por la negatividad. Rousseau la describe a

partir de una serie de negaciones, ella es todo lo que el hombre puede llegar a ser:

errantes en las selvas, sz industria, szz habla, sz domicilio, sin guerra y sin
vinculos, szz ninguna necesidad de sus semejantes, tanto como sz deseo
alguno de perjudicarles, quizas incluso sz reconocer nunca a ninguno
individualmente, el hombre salvaje, sometido a pocas pasiones y bastandose
a si mismo, no tenia mds que las luces propias a tal estado. (D.D.: 159-60. Las
cursivas son mias)

Pero este llegar a ser del hombre no esta marcado por la necesidad, no es un desarrollo
predeterminado por una naturaleza esencial de los hombres. En este sentido, hay que entender
a Rousseau en la estela de los pensadores humanistas que ven en los hombres la posibilidad de
ser tanto la mejor version de ellos mismos como también la peor. Para Rousseau, “[en el estado
social] sus facultades se ejercitan al desarrollarse, sus ideas se amplian, sus sentimientos se
ennoblecen su alma entera se eleva a tal punto que, i los abusos de esta nueva condicion no lo
degradaran con frecuencia por debajo de aquella de la que ha salido, deberfa bendecir continuamente el
instante dichoso que le arranc6 de ella para siempre” (C.S.: 364 las cursivas son mias). Lo
importante es resaltar que ese desarrollo del ser humano, ese elevarse por encima de su

condicién de animalidad, s6lo es posible por las relaciones sociales.

El segundo término de la tricotomia es el estado histérico sobre el que cargan las
criticas. Sin embargo, el juicio que se hace de este estado debe dividirse en el aspecto social, por

un lado, que no es necesariamente negativo, y en el aspecto politico, que es donde apuntan las

86



criticas. El origen de los males de la sociedad no esta en ella misma, “hago ver una cosa muy
consoladora y muy util al mostrar que todos esos vicios no pertenecen tanto al hombre, cuanto
al hombre wal gobernado” (P.N.: 969, las cursivas son mias). Respecto a las relaciones sociales, la
opinién oscila entre el pesimismo y el optimismo; si la vida de los hombres en sociedad esta

marcada por la pérdida de la unidad espontanea con la naturaleza —mal irremediable—, no es

>
menos cierto que soélo se es humano en, y gracias a las relaciones sociales, que es donde se
desarrollan las facultades mas sublimes del hombre, la razén y la moral. En el estado natural
existe un equilibrio entre lo que se puede y lo que se desea, que corresponde a la definiciéon de
felicidad; sin embargo, no hay conciencia de ella. La capacidad de felicidad o miseria aparece
con la identidad y esta es un producto social. La identidad personal surge de la comparacion y
de la percepcion de lo que uno mismo no es, las relaciones sociales son “la condicion necesaria
para la creacion de la identidad individual, pero, al mismo tiempo, la vida en sociedad
espontaneamente da lugar a diferentes formas de desigualdad moral y es la fuente del deseo de
preferencia” (Viroli, 1988: 4). Los hombres establecen la sociedad teniendo en cuenta sus
intereses particulares, la proteccion de sus bienes, su vida y su libertad, pero sobre todo en la
conciencia de que las fuerzas de uno solo no alcanzan para garantizar esos intereses
particulares. Es ahi donde surgen las necesidades mutuas y el interés comun, pero también la

13

competencia. Debido al enfrentamiento de los intereses particulares y el interés comun —“el
interés privado tiende siempre a las preferencias, y el interés publico a la igualdad” (M.G.: 295)—
y de los intereses particulares entre si, se hace necesaria una estructura juridico-politica que

contenga y resuelva estos problemas.

Respecto a la politica, que se relaciona con lo social sin por ello confundirse, ésta es
entendida como un arte que intenta contener los posibles males que acarrean las relaciones
sociales, producto de la comparacion y el deseo de preferencia. Toda estructura politica se hace
en nombre de los intereses de cada cual, el problema es que, si ésta no cumple con la funciéon
para la que fue creada, aunque se revista de un derecho positivo, no puede ser legitima porque
no es justa. Lo que Rousseau condena de los estados historicos no es la falta de ley o la falta de
gobierno sino la ley y el gobierno que mantiene y reproduce la desigualdad de intereses. Esta

distincion aparece en el Manuscrito de Ginebra cuando afirma:

Corrijamos, si es posible, mediante nuevas asociaciones, el defecto de la
asociacion general (...) Mostrémosle en el arte perfeccionado la reparacion de los
males que el arte incipiente hizo a la naturaleza (...) obtendremos el mas firme
apoyo de una sociedad bien ordenada. (M.G.: 288-9, las cursivas son mias)

87



Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomfa.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

Rousseau no se queda sélo con el diagnostico de las sociedades historicas, sino que
ademas trata de dar con el criterio para cambiarlas. El andlisis del estado de naturaleza sirve
para destacar la independencia y la suprema individualidad de la naturaleza de los hombres
frente a la dependencia y la desigualdad de las sociedades historicas; y ese es el punto de partida
de su teorfa: “Todo esta bien al salir de las manos del autor de las cosas: todo degenera en las
manos del hombre” (E: 245). Pero, en el plano normativo, ese estado de naturaleza es
insuficiente, el animal estupido y limitado necesita de las relaciones sociales para moralizarse,
para humanizarse y alcanzar la dignidad, y por eso apela a un elemento normativo distinto del
estado natural, esta vez de caracter racional: la hipétesis del modelo de sociedad politica. Y es
en este punto donde la diferencia entre el estado legal y el estado legitimo se hace patente. La
republica como modelo politico legitimo es el tercer término de la tricotomia. Comparte con el
estado historico una naturaleza humana modificada por las relaciones constantes, pero la supera
en la medida en que no es solo un estado de derecho por tener un sistema positivo de leyes, es
ademas legitimo porque el ordenamiento de dicho estado utiliza como criterio el orden de la
naturaleza, la armonia que ese orden detenta y que se conocid por la descripcion del primer
término hipotético y condicional. La legitimidad solo puede alcanzarse si la autonomia de los
individuos se traduce racionalmente en una comunidad politica igualmente autbnoma que es la

republica democratica.

ITI. Amor de si - amor propio

Me he detenido bastante en el apartado anterior puesto que mi propuesta hermenéutica de
tricotomia dialéctica tiene su nucleo en los tres términos de estado de naturaleza, estado de
derecho y republica legitima. De estos pueden derivarse los términos que se corresponden con
la cuestion moral de la naturaleza humana. Las interpretaciones clasicas de este aspecto del
pensamiento rousseauniano se dirimen en la oposicioén entre “dos pasiones muy diferentes por
su naturaleza y sus efectos” (D.D.: 219). Todos los estudiosos vuelven sobre esta, ya sea para
analizarla desde su perspectiva filoséfico existencial (Gauthier, 2006; Audi, 2014), desde su
perspectiva psicologica (Viroli, 1988), o tratado en su relaciéon con la desigualdad politica
(Cohen, 2010). En la mayorfa de los casos, esta oposicion es usada para confirmar la dualidad
antropologica que enfrenta al hombre natural y al hombre del hombre, y para reafirmar las dos
posibles e incompatibles soluciones a las sociedades corruptas, el hombre natural y el

ciudadano. Sin embargo, es también —y al mismo tiempo— el lugar donde mas facilmente puede

88



verse la necesidad de apelar a un tercer término que sintetice las caracteristicas de una y otra
pasion. Es por eso que en el analisis de las distintas posiciones respecto de esta dicotomia del
pensamiento rousseauniano podemos mostrar la utilidad del esquema de tres términos y

extenderlo al tratamiento de otras dicotomias.

Tradicionalmente, Rousseau ha sido estimado uno de los pocos filésofos de la época
que consideraban de manera claramente negativa al amor propio, como una pasion que acarrea
todos los vicios y males de los hombres, en oposicion al liberalismo clasico ejemplificado por
Mandeville y sus elogios de los intereses egoistas de los hombres para constituir el bien puablico.
Los estudios mas recientes, sin embargo, tienden a matizar estas opiniones destacando algunos
elementos positivos del amor propio rousseauniano. Dent (1992) es un claro representante de
esta posicion porque, para €él, del amor propio derivan tanto las pasiones suaves como las
crueles, dependiendo del lugar que se ocupa entre los hombres, es decir, de la posicion que se
tenga en la jerarquia social. Para este autor, el analisis se traslada, entonces, a la cuestién de qué
significa y cual es esa posicion que se tiene en relacion con los otros. El problema que tiene esta
interpretacion es que el amor de si mismo es subestimado, por ser una pasién que no tiene
presencia en las relaciones sociales, es decir, es una pasion propia y exclusiva del salvaje
solitario. Aun asi, se mantiene la dualidad entre las pasiones suaves y las crueles dependiendo de

la posicion que se tenga en la relacién con los otros.

De esto se deriva otra cuestion no menor, se desdibuja el caracter comparativo y
competitivo del amor propio. Amor de si y amor propio son practicamente lo mismo. “El amor
propio como tal consiste en el deseo —que Rousseau cree que es innato en cada uno de
nosotros— de asegurar y mantener una posicion social, al menos como «miembro de la raza
humana», como una persona entre personas” (Dent, 1992: 47). Ambas pasiones consisten
esencialmente en preocuparse por el propio bienestar, lo que cambia es la circunstancia. Pero si
suponemos la identidad entre estas dos pasiones, es necesario considerar en algin caso un
modo de ser pervertido en su naturaleza para explicar aquellas situaciones que saltan a la vista y
que Rousseau critica. Es por eso que Dent introduce los objetivos inapropiados y las formas
corruptas del amor propio para explicar las manifestaciones competitivas y viciadas de las

relaciones sociales.

Si distinguimos el amor de si del amor propio, por ser esencialmente diferentes, aun asi
necesitamos separar dos modos de ser de la pasién que opera entre los hombres en la sociedad.
“El amor propio aparece en dos formas, correspondientes a dos modos en los que puedo
valorarme a mi mismo” (Cohen, 2010: 101): una forma igualitaria y otra que no lo es. La
primera forma de amor propio, segin Cohen, considera el propio valor como igual al valor de

los demas, mientras que la segunda implica que en la consideracién que cada uno tiene de si

89



Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomfa.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

mismo se piensa como mas valioso que los demas. En esta lectura de la oposicion
rousseauniana entre el amor de si y el amor propio, la diferencia entre una y otra pasiéon vuelve
a ser esencial. Mientras que el amor de si no es competitivo, por eso —“del hecho de que yo me
ame no se sigue que me ame mas que a los otros; puede ser que no piense en los demas en
absoluto” (Cohen, 2010: 101)—, cuando se desarrollan las relaciones sociales y con ellas
aparecen las ideas de identidad y de autoestima, el amor de si se vuelve amor propio, porque
necesito del reconocimiento de mi propio valor por parte de los otros. Amor de si — amor
propio no igualitario — amor propio igualitario, son los tres términos que permiten dar cuenta
de las pasiones que conducen a los hombres a actuar de acuerdo con el estado en el que se

encuentran.

En esta linea se encuentra el trabajo de Waksman, que parte de la idea de que “es
necesario ir mas alla de la oposicion entre un principio bueno, lamado amor de si mismo, y un
principio malo, el amor propio” (2016: 19), para pensar en la posibilidad de una forma buena de
amor propio. Esto da lugar, segun la autora, a afirmar: “Habra que hablar, entonces, del amor
propio concentrado o expandido y entender que son estas las formas negativa y positiva
respectivamente de aquel amor de si, el cual no es mas que un impulso vital proteico”
(Waksman, 2016: 22). Si en el caso de Dent vefamos que el amor de si aparece, ya sea
minimizado en su importancia por no tener presencia en las relaciones sociales, ya sea
identificado con el amor propio; en Waksman parece ocurrir lo contrario, todo se transforma
en amor de si mismo, siendo el amor propio —en su forma expandida y concentrada— formas
distintas del amor de si. Coincido plenamente con la autora en la consideraciéon del amor de si
como un sentimiento natural, como impulso basico de todo animal a mantenerse en la
existencia y también que la evolucién de la naturaleza humana dio lugar a una pasién de signo
distinto: el amor propio. Pero sobre todo destaco el modo en que concibe la necesidad de un
tercer término, un centro radial desde el cual plantear las relaciones sociales. Ese centro es el
estado de hombre. “El estado de hombre no es el estado natural ni el estado social y a ese

estado debe llevar la educacion de Emilio, para que pueda, luego, formar parte del estado

politico” (Waksman, 2016: 125).

En mi opinion el tercer término no explicito —pero facilmente rastreable— es el de una
sintesis hipotética normativa entre los elementos propios de las relaciones sociales constantes —
comparaciéon y competencia— resumido en el concepto de amor propio, y los principios
anteriores a la razén —preocupacion por la propia conservacion y la piedad— que remiten al

amor de si. En el estado de naturaleza originario, hipotético y normativo existe aquello que

90



podemos llamar deber primordial de cada individuo, pero como la condicién natural no es

social, ese deber se vuelve exclusivamente hacia s mismo.

Nuestros primeros deberes son para con nosotros; nuestros sentimientos
primitivos se concentran en nosotros mismos; todos nuestros movimientos
naturales se refieren primero a nuestra conservacion y a nuestro bienestar.
Asi, el primer sentimiento de la justicia no nos viene de la que debemos, sino
de la que nos es debida. (E: 329)

Ademas, se da una armonfa con el conjunto de seres de la naturaleza, de tal modo que
no existe tal cosa como el interés personal proveniente del amor propio, sélo hay el amor de si,
que es moralmente neutro por ser indiferente a los demas. Sin embargo, con la llegada de las
relaciones sociales, la naturaleza humana se modifica y la pasiéon que corresponde al estado de
derecho historico es la de considerarse y compararse con los demas, que es el amor propio.
Segun vimos antes, el problema no son las relaciones sociales en si mismas, sino lo que los
hombres hacen con la comparacion. El amarse a uno mismo es natural y no implica

13

necesariamente comparacion ni preferencia, pero al compararnos nos preferimos y, “al
preferirnos a los demas, exige también que los demads nos prefieran a si mismos, lo cual es
imposible” (E: 493). Cuando esa desigualdad primera surgida de la comparacion y la preferencia
es confirmada, mantenida y profundizada por un sistema de derecho ilegitimo, no tenemos
solamente un mal gobierno, sino también —y fundamentalmente— seres humanos y relaciones

sin medida y sin orden, pues “ningin pueblo serfa nunca otra cosa que lo que la naturaleza de

su gobierno le hiciese ser” (C.: 404).

“El amor de sf mismo es un sentimiento natural que lleva a todo animal a velar por su
propia conservacion y que, dirigido en el hombre por la razin y modificado por la piedad, produce la
bumanidad y la virtud’ (D.D.: 219). Es decir, el tercer término entre el amor de si y el amor
propio no se trata de contextos que facilitan o corrompen la expresion del amor de si originario
y natural. El producto del amor de si es la bondad natural, que no es moral y no es ella sola
suficiente para hacer a los hombres morales. Se trata de que, en las relaciones sociales, que
implican la comparacién y la autoestima y la puesta en funcionamiento de voluntad libre,
entendimiento y conciencia, otro fundamento dé lugar a la virtud. Es la razén la que le da lugar
a esa tercera pasion, un amor propio no egoista o un amor de si moral, puesto que es ella la que

descubre y ensefia el orden de la naturaleza de modo que los hombres recuperen la armonia.

91



Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomfa.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

IV. La dualidad hombre natural — ciudadano

Frente a la dualidad en los estados en los que el hombre vive (estado natural — estado social) y
su repercusion en el ambito psicolégico-moral (amor de si — amor propio), la cuestién
antropolégica-social también se expresarda en términos antagonicos: el hombre natural se
enfrenta al ciudadano. Estas dos formas de ser del hombre se presentan como los dos posibles
remedios del mal que significa el estado social con sus manifestaciones perversas del amor
propio: la competencia, la envidia y todos los vicios que acarrean. En ese sentido, el hombre
natural se presenta como aquel que preserva los principios de la naturaleza humana aislandose
del entorno social corrupto, mientras que el ciudadano es sometido a un proceso de
socializacion completa del yo, cuyo resultado es la identificacion del yo individual con el yo
comun. En el Ewmilio 1a oposicion aparece claramente: “Forzado a combatir la naturaleza o las
instituciones sociales, es preciso optar entre formar un hombre o un ciudadano, porque no es

posible formar al uno y al otro al mismo tiempo” (E: 248).

Esta oposicion fue canonizada por Shklar bajo la forma de dos modelos de utopia sin
posibilidad de aunarlos en uno solo: Esparta y el hogar familiar, y sobre esos modelos se debe
elegir entre el ciudadano y el hombre. Recuperar la tesis de Shklar es importante en la medida
en que aun hoy suscita discusiones en torno a la lectura de Rousseau. Nicholas Dent, por
ejemplo, sostiene que esta es una “lectura comin” y que, sin ser una lectura errénea, “persiste
en ciertas suposiciones muy generales sobre el significado y la intencién de Rousseau,

suposiciones que dan forma al caracter general de su tratamiento” (1992: 40).

Por lo tanto, es necesario analizar cual es su propuesta hermenéutica, pues no creo que
sea tan simple como a primera vista parece. Segun la autora, Rousseau se inscribe en la linea de
los pensadores utopistas clasicos, cuyo objetivo principal era “bosquejar la espantosa distancia
entre lo posible y lo probable mostrando en detalle como los hombres podrian vivir, aunque
siempre se nieguen a hacerlo” (Shklar, 1966: 26). En el caso de Rousseau son dos los modelos
utépicos, sin que puedan ser reconciliados: la ciudad de Esparta y un hogar tranquilo. Sin
embargo, no es en los dos modelos donde residiria la originalidad de Rousseau sino en el hecho
de que es necesario optar entre los modelos igualmente validos. “Esto contiene el nucleo del
diagnostico de Rousseau sobre los males psicologicos de la humanidad. Todas nuestras miserias
autocreadas nacen de nuestra condicion mixta, nuestro estado mitad natural mitad social”
(Shklar, 1966: 29). Segun esta tesis, el foco no esta —como comunmente se entiende— en la
existencia de dos modos de deber ser, sino en la cuestion de la necesidad de elegir. La fuente de

desdichas del hombre se encuentra, entonces, en el deseo de conciliar lo irreconciliable. Frente

92



a la facticidad de la imposibilidad de optar, la legitimidad de la necesidad de elegir como
hipétesis normativa se mantiene incélume. Como si en el hecho mismo de decidir entre uno u
otro modelo, entre la vida del hogar tranquilo y la del ciudadano activo, se colmaran las
necesidades del hombre. Para la autora, no se trata de la posibilidad real de uno y otro modelo,
sino de que “ambos representan los polos psicolégicos entre los que, desde Rousseau, las
generaciones [de la humanidad] han oscilado” (Shklar, 1966: 50). Si esto es asi, la propuesta de
Shklar va mas alla de las dos opciones y se ubica principalmente en una critica al hombre de su
época, que “nunca sera ni hombre ni ciudadano; no sera bueno ni para si ni para los demas.

Sera uno de esos hombres de nuestros dias, un francés, un inglés, un burgués: no sera nada”

(E.: 249-250).

Para comprender mejor lo antes expuesto podemos recordar el analisis propuesto por
Todorov (1997) que creo que se encuentra, en términos generales, en esta linea, aunque arriba a
conclusiones diferentes. Para este autor, cuando los sujetos eran fragmentos de la ciudad, si se
solucionaban los problemas de la segunda, sus miembros encontraban la felicidad; el problema
surge con el nacimiento del individuo moderno. “Los caminos del ciudadano y del individuo no
coinciden, y por razones evidentes: el objeto de sus trabajos no es el mismo; por un lado, el
éxito del grupo, y por el otro, el de la persona” (Todorov, 1997: 26). Ademas, estos fines son
incompatibles, y en esto radicarfa la fuente de desdicha irreparable, la pérdida de la unidad y la
imposibilidad de seguir ambos al mismo tiempo. En esto coincidirfa con Shklar ya que, como
decfamos, el problema se cifra en la falta de unidad y por ende en la necesidad de elegir. Para
ella, el consuelo esta en que “reconocer la eleccion es, al menos, escapar de la miseria irreflexiva
de la actualidad” (Shklar, 1966: 51). Asi planteada, esta propuesta parece subestimar la parte
propositiva del pensamiento rousseauniano. La pars destruens es evidente, pero sobre ella se
levanta la pars construens. El puente entre la critica del Discurso de la designaldad, como parte
destructiva, y el Contrato social, como parte constructiva, aparece en la descripcion del dltimo
grado de la desigualdad como el “término al que conducen finalmente todos los demas, hasta
que nuevas revoluciones disuelven el gobierno, o lo acercan a la institucion legitima” (D.D.: 187, las cursivas
son mias). No puede desconocerse que todos los escritos de Rousseau estan orientados por una

voluntad de cambiar su situacion.

En el caso de Todorov, existirfa otro camino en el destino que Rousseau propone para
la humanidad y, aunque no esté tematizado explicitamente en las obras del ginebrino, podria
resumirse en dos versiones distintas de ideal del individuo, ambas opuestas a la figura del
ciudadano: el individuo aislado —que se corresponde con el modelo utépico del hogar familiar,
de espaldas a la sociedad— y el individuo moral, habitante del mundo, educado para la

humanidad. Este dltimo, considerado un tercer camino “no se opone radicalmente a ninguno

93



Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomia.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

de los otros dos [el ciudadano y el individuo solitario] pero los integra y articula alguno de sus
elementos” (Todorov, 1997: 32). Si bien aqui esta recogida la propuesta positiva y la voluntad
de modificar la realidad social y politica, el error estd en minimizar la actividad politica como
aspecto fundamental en el despliegue de la naturaleza humana. No son pocos los pasajes en los
que se advierte el rechazo de Rousseau a la idea de la sociedad general del género humano, asi

como también a cualquier forma de cosmopolitismo.

La oposicion entre hombre natural y ciudadano es entendida por Guénard (2014) en

términos de dos proyectos tendentes a generar el amor a la igualdad.

Rousseau presenta asi, en el Ewilio y en el Proyecto de Constitucion para Corcega,
dos tentativas para conciliar el amor de si y el amor a la igualdad, segun dos
modalidades diferentes: en el primer caso, el amor de si es singular y la
igualdad es preferible a la distincién por motivos éticos (el gusto), en el
segundo caso, el amor de si es colectivo y el amor de la igualdad reposa sobre
fundamentos politicos (el patriotismo). Pero en los dos casos, las condiciones
de posibilidad del amor a la igualdad son estrictamente determinadas: la

conservacion de las costumbres corsas, por un lado, la educaciéon natural de
Emilio por el otro. (Guénard, 2014: 267)

Estos dos casos coinciden con la formacién de un ciudadano cuyo yo individual se
diluye en el yo comin —el patriotismo como fundamento politico— o la educacién natural del
individuo —la formacién ética del gusto— de espaldas a las tendencias corruptoras de las
relaciones sociales. Sin embargo, Guénard presenta “Una tercera forma de pasion por la
igualdad”, que es el amor de la igualdad como deseo de reciprocidad. Esta opcién no
desconoce la comparacion que los hombres hacen de si mismos, ni los intereses privados que
defienden a la hora de participar de la asamblea soberana ni tampoco la estima que tiene cada
individuo de si mismo, sino que se levanta a partir de todos ellos y lo que exige es la
reciprocidad. Es un hombre natural que ejerce activamente su rol de ciudadano de una
Republica, es decir, es un individuo que participa de la soberanfa y que, por eso mismo,

fortalece su posicion de individuo.

V. Conclusion

Es evidente que si algo define la pluma del ginebrino es que no nos deja indiferentes. Incluso

en los estudios académicos no existen posiciones mas objetivas, sino que estamos obligados a

94



elegir direcciones, optar por propuestas interpretativas distintas. En mi opinién Rousseau
adopta el republicanismo como modelo de justificacién de la obligatoriedad politica —aquel que
puede leerse en los autores clasicos de esta corriente—, pero serfa un error creer que por €so
estamos frente a un pensamiento premoderno. Rousseau reelabora los principios de la
republica sobre una base completamente nueva. La bisqueda de una regla legitima y segura
para la administraciéon del orden civil supone, en su caso, una investigacién sobre la génesis de
ese orden vinculandola con una profunda —y no menor— reflexion antropolégica. Y los modos
de entender al individuo en su naturaleza originaria, en sus deseos y sus pasiones,

indudablemente responden a un individualismo profundamente moderno.

Si tenemos en cuenta la oposicion hombre salvaje - hombre civilizado del Discurso de la
desigualdad, las conclusiones que se extraen son completamente negativas, una antropologia que
entiende que el abandono del estado salvaje es la puerta a los males de la humanidad no sirve
para construir ni pensar una organizacion alternativa a la de la sociedad de su época. Aqui
puede verse claramente la insuficiencia de un tratamiento dicotomico del pensamiento de
Rousseau, puesto que, en este caso, las conclusiones son completamente pesimistas y de alguna
manera contradictorias con el desarrollo de las ideas en obras posteriores. Si sostenemos que
hay una coherencia general en el pensamiento de Rousseau, habria que pensar a Emilio como
tercer término: el hombre que, sin ser separado de la sociedad, es natural porque es educado

para ser menos dependiente de la voluntad arbitraria de los otros.

Pero la dicotomia no sélo produce confusiones respecto al tratamiento del corpus en
general. También fracasa a la hora de interpretar los pares de conceptos a través de los cuales
el propio Rousseau estructura su pensamiento. En ese caso, si volvemos a la oposicion entre el
hombre natural y el ciudadano del tratado pedagdgico, me atrevo a decir que en el pensamiento
de Rousseau ambos términos se presentan como insuficientes; el hombre natural de la edad de
oro es pre-politico, sélo tiene relaciones domésticas y familiares, y de ellas extrae todo el
sentido de su existencia. En Esparta, el sujeto también toma su significado del todo social al
que pertenece, aunque aqui ya hay relaciones politicas. En ambos casos estamos hablando de
relaciones premodernas. La tricotomia viene en auxilio con un término que sintetiza estos dos
conceptos siendo esencialmente moderno, la educaciéon de Emilio tiene aquello que mas lo
acerca al orden natural, a los principios naturales del hombre —al modo del hombre de la edad
de oro—, pero constituye relaciones politicas, ya no al estilo de los antiguos ciudadanos sino de

una manera totalmente novedosa.

Asi como el significado de hombre natural puede referirse tanto al estado salvaje como
al ideal social sin confundirlos, lo mismo sucede con dos modos de entender a la sociedad, ya

que es el lugar donde la naturaleza es corrompida, pero es también donde la humanidad es

95



Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomfa.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

posible en toda su plenitud, dependiendo de los modos de conducirla. Estos dependen del arte
de la politica, donde otra vez encontramos la expresion del pensamiento rousseauniano en
forma de dicotomia. El establecimiento de las condiciones legitimas del Estado, del gobierno,
de la ley, en suma, del Derecho Politico, acorde a la libertad de los hombres, es el fin que se

propone en el Contrato Social.

La sociedad politica ideal no es el producto de un mero calculo de la razon
instrumental, es un yo comun, una persona publica, con una voluntad —la voluntad general—
comparable con la voluntad libre de los individuos que la conforman. Pero la formacion de ese
yo comun a través del cual los hombres recuperan el poder de gobernarse a si mismos supone
unos individuos capaces de recibir tal poder. Como afirma el ginebrino: “la libertad es un
alimento jugoso, pero de fuerte digestion: son necesarios estbmagos muy sanos para
soportarlos”. (G.P.: 974). Por otro lado, la autonomia del hombre, la fidelidad a su propia
naturaleza, la individualidad critica y razonadora sélo puede alcanzar su plenitud en una
sociedad que, a su vez, exprese la autonomia de sus miembros y sea conforme a los principios
naturales y universales de la razén. Es decir, sélo el hombre natural puede ser, en el ambito

publico, un ciudadano libre.

Bibliografia

Las obras de Rousseau son citadas de Rousseau, J.J. (1959-1995). (Euwres completes, 5 vols. Paris:

Gallimard, de acuerdo con las siguientes abreviaturas:
C.: Les confessions. Tomo 1.
P.N.: Préface a Narcisse. Tomo 11.
C.S. : Du contrat social. Tomo 111
D.D.: Discours sur lorigine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes. Tomo 111.
M.G.: Manuscrit de Genéve. Tomo 111.
G. P.: Considérations sur le Gouvernement de Pologne. Tomo 111
E: Emile, Tomo 1V.

L.B.: Lettre a Christophe de Beaumont. Tomo 1V.

Armstrong Kelly, G. (2006). A General Overview. En P. Riley, The Cambridge Companion to Roussean
(Cambridge Companions to Philosophy; 8-56). Cambridge: Cambridge University Press.

96



Audi, P. (2014). Qu’ est-ce que Rousseau entend par liberté naturelle ?. En B. Bachofen & B. Bernardi
(dir.), Philosophie de Ronssean (51-67). Paris: Classiques Garnier.

Bernardi, B. (2014). Philosophie de Rousseau. En B. Bachofen & B. Bernardi (dir.), Philosophie de
Roussean (363-78). Paris: Classiques Garnier.

Cobhen, J. (2010). Roussean. A free community of equals. Nueva York: Oxtord University Press.

Dent, N. (1992). Absolute and relative existence: man and citizen in Rousseau. Convivium. Revista de

Filosofia, 3, 39-52.
Derathé. R. (1970). Jean-Jacques Roussean et la science politique de son temps. Patis: Librairie J. Vrin.
Gauthier, D. (20006). Roussean. The sentiment of existence. Nueva York: Cambridge University Press.

Guénard, F. (2014). Amour de soi, amour propre, amour de ’égalité. En B. Bachofen & B. Bernardi
(dir.), Philosophie de Ronssean (261-73). Paris: Classiques Garnier.

Locke McLendon, M. (2009). Rousseau, Awmour Propre, and Intellectual Celebrity. The Journal of Politics, 71
(2), 506-19.

Rubio Carracedo, J. (1990). ;Democracia o representacion? Poder y legitimidad en Roussean. Madrid: Centro de

Estudios Constitucionales.

ShKlar, J. (1969). Men and citizens. A study of Roussean’s social theory. Nueva York: Cambridge University

Press.

Shklar, J. (1966). Rousseau’s two models: Sparta and the Age of Gold. Political Science Quarterly, 81 (1),
25-51. Recuperado de http://www.jstor.org/stable/2146859 el 30/10/2013.

Talmon, J. L. (1956). Los origenes de la democracia totalitaria. Méjico: Aguilar.
Todorov, T. (1997). Frdgil felicidad. Un ensayo sobre Roussean. Barcelona: Gedisa.
Todorov, T. (1999). E/ jardin imperfecto. Luces y sombras del pensamiento humanista. Barcelona: Paidés.

Vaughan, C. E. (1915). Rousseau as a political philosopher. En The political writings of Jean-]acques Rousseau
(1-117). Cambridge: Cambridge University Press.

Viroli, M. (1988). Jean-Jacques Roussean and the well-ordered society. Cambridge: Cambridge University Press.

Waksman, V. (20106). E/ laberinto de la libertad. Politica, edncacion y filosofia en la obra de Roussean. Buenos

Aires: Fondo de Cultura Econémica.

CV de la autora

Cintia Caram es Licenciada en Filosoffa y especialista en Ciencias Politicas por la Universidad
Nacional de Tucuman, y Doctora por la Universidad de Castilla-L.a Mancha (Espafia). Fue
becaria del Programa Alban (Unién Europea) para los estudios doctorales, realizé una estancia

de investigaciéon en la Ecole Normale Supérieure de Parfs para acceder a la mencién europea.

97


http://www.jstor.org/stable/2146859

Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomia.
Siglo Dieciocho, 1, 79-98.

Fue becaria posdoctoral de CONICET entre 2014 y 2017. Desde 2004 ha formado parte de
diversos proyectos de investigaciéon en Argentina y Espafia. Participé en el Seminario
Tlustracién de la Fundacién Ortega y Gasset de Madrid. Actualmente se desempefia como
docente de la UNT. Ha publicado numerosos articulos en revistas y libros colectivos y en 2017
publicé Qué Hombres, para qué Estados. Roussean y la constitucion del orden politico legitimo en

Prometeo.

98



SENSACOES FORTES, ACOES ENERGICAS: A IDEIA DE DOR COMO
MOVIMENTO VIOLENTO DOS CIRENAICOS A DIDEROT '*

STRONG SENSATIONS, ENERGETIC ACTIONS: THE IDEA OF PAIN AS A
IV'IOL.LENT MOTION FROM THE CYRENAICS TO DIDEROT

Clara Castro

Universidade Federal do Parand (UFPR)

clara.castro@ufpr.br

Resumo

Hste artigo estuda a histéria da ideia de dor entendida como movimento violento. A escola cirenaica
parece ter sido a primeira a propor o prazer como um movimento suave e a dor como um movimento
brusco. Na escola do Jardim, essa no¢io se desenvolve com a fisica corpuscular de Epicuro. No século
XVII, o atomismo epicurista serd retomado por Gassendi e disseminado, no século XVIII, sobretudo na
obra de autores materialistas, como Diderot e d'Holbach. Essa questio parece estar mais bem
desenvolvida na obra de Diderot, mas encontramos uma base mais sistematica tanto em d'Holbach
quanto em Buffon. O objetivo deste trabalho é examinar a tradi¢do da relacio entre o movimento
brusco e as sensa¢oes fortes, que culminard, no século XVIII, numa apologia das grandes paixGes como
as unicas capazes de conduzir a a¢Ges enérgicas, ou seja, a grandes acdoes.

Palavras-chave : Dor; movimento violento; energia; sensagoes fortes; grandes paixoes; grandes
acoes.

Abstract

This article discusses the history of the idea of pain understood as violent motion. The Cyrenaics seem
to have been the first to propose pleasure as a smooth motion and pain as rough motion. Still in the
Antiquity, this notion is developed with the corpuscular physics of Epicurus. In the 17th century,
epicurean atomism will be reconsidered by Gassendi, and it will be popular in the 18th century,
especially in the work of materialist authors such as Diderot and d'Holbach. This question seems better
developed in Diderot's work, but we find a more systematic basis in both d'Holbach and Buffon. The
aim of this article is to examine the relationship between rough motion and strong sensations, which
culminate, in the 18th century, in an apology of great passions as the only ones capable of leading to
energetic actions, that is, to great actions.

Keywords: Pain; violent motion; energy; strong sensations; great passions; great actions.

* Recibido el 24/06/2019. Aprobado el 18/03/2020. Publicado el 01/07/2020.




Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos
cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

Em 1984, Michel Delon publica o artigo “A beleza do crime”, no nimero 661 da revista
literaria Eurgpe. Neste texto, ele mostra que a teorizagao do prazer, suscitado pela apreciacao
estética do crime ou de grandes catastrofes, nao se origina em Sade, como em geral pensamos,
mas ja esta bastante desenvolvida na obra de Diderot. Quatro anos mais tarde, ele retoma e
desenvolve essa hipétese no quarto capitulo, “Paixdes e paroxismos”, de sua tese de doutorado:
Llidée d'énergie au tournant des Lumieres (Delon, 1988: 381-9). O capitulo come¢a (Delon, 1988:
349) com a primeira frase do primeiro fragmento dos Pensamentos filosdficos (1746) de Diderot
(2010: 3): “Declama-se sem fim contra as paixdes”. Tal defesa, nio somente das paixdes, mas
sobretudo das paixdes fortes, como evidenciara a continuidade dos Pensamentos, sai da pena de
um jovem Diderot deista. Estamos um pouco longe do Diderot maduro e ateu do Sonho de
d'Alembert (escrito em 1769). Por certo, o atefsmo ainda nao se adequava a filosofia de Diderot.
Nesta, contudo, ja havia lugar para a apreciagao das grandes paixdes humanas como uma
manifestacao da continuidade da energia da natureza nas a¢oes do individuo (Delon, 1988: 349).
A forca de externalizar essa energia humana, seja por acées no mundo sensivel ou por
representacoes destas na arte, os diques da moral acabam sendo extrapolados. A consequéncia
de relacionar a genialidade do ser humano com a energia da natureza sera nao somente um
caminho em direcao ao ateismo e a uma certa tolerancia moral, mas também um deslizamento 2a
admiracao do crime.

Como bem nota Delon (1988: 349-360), Diderot nao é de modo algum o unico no
século XVIII a se encantar com paixdes intensas que coexistem num perigoso limite com a dor
e a imoralidade. No décimo quinto capitulo, da primeira parte do Sistema da natureza (1770),
d'Holbach (2008: 191) constata: o homem “prefere frequentemente sofrer a nada sentir”. Essa
preferéncia pela dor, que pode parecer curiosa num tratado filoséfico, pressupoe a valoragao
das sensagoes intensas. Buffon (1749-1804: 42), na sua Historia natural (1749-1804), e Condillac
(1784: 25), em seu Tratado das sensacoes (1754), também haviam sugerido que a dor ndo consiste
no oposto do prazer, mas sim na consequéncia inevitavel da sua maximiza¢ao. Embora
Condillac (1784: 119) pregasse a fuga da dor e a busca do prazer como o principio determinante
de todas as agdes humanas, ficava implicita a ideia de que, aquele que desejasse um prazer mais
forte, deveria consentir com alguma dose de dor (Condillac, 1784: 25).

Mas de onde surgiu a ideia de relacionar as paixdes fortes e eventualmente a dor a
energia? Se essa ideia ndo ¢é original de um Sade, tampouco podemos atribui-la a Diderot.
Primeiramente, é preciso levar em conta que a energia, do ponto de vista da matéria, nada mais

¢ do que o movimento que lhe é essencial (Delon, 1988: 157; Belaval, 2003: 13). Ela se define,

100



portanto, em oposicao ao repouso (Chouillet, 1973: 11-12). Este ultimo, convém sublinhar,
pode ser um conceito abstrato ou mesmo uma ilusao de Otica, mas nao existe num mundo
sensivel onde a matéria tem como esséncia o movimento (Delon, 1988: 158-62; Belaval, 2003:
335-0). A inércia nao se mostra, desse modo, como repouso de fato, mas sim como uma forca
derivada da energia (Chouillet, 1973: 12). Quer dizer, trata-se de uma forma de energia mais
fraca, de um movimento mais lento ou mesmo invisivel, porém ainda assim movimento: “A
inércia é uma energia refreada”, diz Delon (1988: 163), e ndo uma negag¢ao da energia. Ou ainda,
como explica Chouillet (1984, 19), “a energia ¢ uma forca universal; comum a todos os seres,
mas mais ou menos liberada ou refreada segundo o caso”. Logo, acdo e passividade consistem
em formas otimizadas/liberadas ou minimizadas/degradadas de energia (Chouillet, 1973: 13;
1984: 19), em cuja origem estao movimentos mais abruptos ou mais lentos.

A energia, quando otimizada, pode se manifestar de varios modos diferentes.
Independentemente, porém, da categoria de energia em jogo — a energia moral do grande herdi,
a material do grande todo da natureza, a estética das obras de arte (Delon, 1984: 75; 1988: 383),
a afetiva das grandes paixdes ou ainda a imoral do grande vilio —, ha sempre um movimento
intenso implicado. Pode ser o movimento dos elementos da alma e/ou do corpo do sujeito, dos
elementos dos objetos com que ele se relaciona ou dos elementos do grande todo da natureza.
Pode ser até, mais precisamente, o movimento do diafragma ou das fibras do feixe, como dira
Diderot (1875-1877: 332, 352-8, t. 9) nos Elementos de fisiologia (escrito em 1769). Pouco importa.
O fato ¢ que, se ha energia liberada, algum tipo de movimento mais forte deve ocorrer.

Se nos debrucarmos sobre a relacao desse movimento mais forte com as sensacoes,
veremos que ele se liga, a principio, a dor e nao ao prazer. Isso ja aparece claramente na escola
do Jardim e, antes desta, na escola Cirenaica. O objetivo deste artigo ¢ justamente investigar as
origens, na Antiguidade, e o desenvolvimento, na Idade Moderna, da ideia de dor como
movimento violento. Veremos que ela desembocara tanto no elo entre sensagoes fortes e agcdes
enérgicas, quanto no extrapolamento desta relagdo a admirac¢ao do crime. Abordaremos, num
primeiro momento, os antecedentes fisicos dessa ideia nas escolas Cirenaica, do Jardim e no
epicurismo moderno disseminado pelo Resumo da filosofia de Gassendi (1678) de Bernier. Num
segundo momento, examinaremos o problema do ponto de vista da fisiologia e da psicologia do
século XVIII, por meio da obra de dois naturalistas: a Histdria natural de Buffon e o Sistema da
natureza de d'Holbach. Por fim, nosso foco recaira nas questOes estéticas e morais, com uma
analise mais extensa de passagens dos Pensamentos filosdficos, das cartas a Sophie Volland e dos
Saloes de Diderot. O ponto de partida desta investigacdo foram as analises de Delon na Ideia de
energia € no artigo “A beleza do crime”. Logo, boa parte das passagens estudadas aqui ja foram

suscitadas por Delon. Nosso intuito é contribuir ao debate, colocando-as face ao problema mais

101



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos

cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

especifico do movimento violento, relacionando-as, assim, a uma tradi¢do de pensamento que

remonta a0s cirenaicos.

I. O movimento rugoso na escola cirenaica e no epicurismo antigo e moderno

Toda essa historia parece entdo comegar com a nog¢ao de prazer entendido como sensagao
suave e de dor, como sensacio forte. Conforme Jackie Pigeaud (2010: XLI), foram os primeiros
cirenaicos que definiram o prazer “como um movimento leve” e a dor “como proveniente de
um movimento violento”. O par determinante das a¢cdes humanas, prazer e dor, que em geral
atribuimos a Condillac, seria também originario de Aristipo de Cirene, segundo o qual todos os
entes viventes procuram o prazer ¢ fogem da dor (Pigeaud, 2010: XLI). Ao falar da escola
cirenaica no capitulo oito do segundo livro de seu 1idas, doutrinas e sentencas dos fildsofos ilustres’,
Di6genes Laércio explica que o prazer é um “movimento liso™ e o softimento, “rugoso’™.
Todos os seres viventes buscam o primeiro e rejeitam o segundo (Laércio, 1975: 165, 11, 8, §
87), de modo que o prazer seria tanto o principio da acdo como seu fim dltimo. Principio,
porque temos uma inclina¢ao natural ao prazer desde a nossa infancia, sem que seja necessario
um trabalho antecedente da vontade ou da raziao. Fim, porque procuramos o prazer por ele
mesmo e, uma vez obtido, ndo procuramos mais nada além dele (Laércio, 1975: 165-167, 11, 8, §
87-88).

Nao se trata aqui, entretanto, de um prazer sem movimento como o prazer
catastematico em Epicuro — aquele que consiste na simples supressio das dores, resultando
numa auséncia de perturba¢iao da alma e do corpo (Laércio, 1975: 165, 11, 8, § 87). Muito pelo
contrario. Para os cirenaicos, os estados de puro alfvio nem mesmo consistem num prazer, mas
sim num mero estado de inércia, como “de alguém que dorme” (Laércio, 1975: 169, 11, 8, § 89).
A ataraxia e a aponia nio configuram, portanto, um movimento como o prazer cinético. Este
sim, sendo especificamente do corpo, é o tnico reconhecido pelos cirenaicos (Laks, 2007: § 10).

Movimento liso se refere entdo a mudangas naturais a constituicio do corpo, sem resisténcia

2 Usamos a traducio de Bollack (1975: 165-175). Ver também a tradugdo de Laks (2007: § 8).

* Ou suave. No contexto: calmo, pacifico, sereno. “Lisse”, conforme a traducio de Bollack (1975: 165).
“Smooth”, conforme Tsouna-McKirahan (2004: 9-10). No original: “Aefav ufvnow” (Laércio, 1975: 164,
11, 8, §80).

4 Ou aspero. No contexto: violento, rude, irascivel, cruel. “Rugueux”, segundo Bollack (1975: 165).
“Rough”, segundo Tsouna-McKirahan (2004: 9-10). No original: “tpayeloav uivnow” (Laércio, 1975: 164,
11, 8, §80).

102



deste; rugoso, a alteragdes violentas a natureza do corpo, que oferece uma resisténcia (Tsouna-
McKirahan, 2004: 10).

Os cirenaicos também ja levavam em conta que, por um lado, alguns podem nio
escolher o prazer por perversao (Laércio, 1975: 169, 11, 8, § 89) e, por outro, pode-se ter prazer
na aprecia¢ao estética da dor. Dai uma diferenciagao entre o prazer, suscitado por lamentagdes
representadas, ¢ a dor, incitada por lamentagoes reais (Laércio, 1975: 171, II, 8, § 90). Da
mesma maneira, ja percebiam que o prazer era indiferente a valores morais (Laks, 2007: §10). As
diferentes intensidades das sensagoes eram classificadas numa gradagdo crescente: primeiro
vinham os prazeres mentais, tidos como os mais suaves; em seguida, os do corpo; depois, as
dores mentais; e, por fim, as corpdreas — as mais intensas (Laércio, 1975: 171, 11, 8, § 90; Laks,
2007: §11; Tsouna-McKirahan, 2004: 18). Eusébio de Cesareia, na sua décima quarta Preparacio
evangélica, conta que o neto de Aristipo descrevia a gradagao dos estados sensitivos por meio de
uma compara¢ao com o movimento do mar ou do ar: a dor era como uma “tempestade sobre o
mat”’; o prazer, como “a onda doce” ou “um bom vento” ou ainda “um movimento suave”; ¢ a
auséncia de dor e de prazer, como “um mar de 6leo” (@pud Laks, 2007: epigrafe).

Apesar dos desacordos quanto ao estado catastematico, a teoria do prazer em Epicuro
sera tributaria a escola de Aristipo (Laks, 2007: {1). Esta constituira, juntamente com
Democrito e Leucipo, a matriz tedrica do epicurismo (Pigeaud, 2010: XL). A fonte cirenaica,
particularmente, se impora no que concerne ao tipo de movimento que a sensa¢ao pode causar:
se brusco ou se suave. Aqui, é preciso, primeiramente, entender que a experiéncia sensfvel na
escola do Jardim se produz por contato, logo, por um movimento de encontro: ndés vemos as
formas das coisas e pensamos porque alguma coisa penetra em nos a partir dos objetos externos
(Pigeaud, 2010: XX-XXI). O que entra em contato direto com nossos 6rgaos sensoriais e,
consequentemente, com o0s atomos esféricos que compdem nossa alma, sao eflavios de
corpusculos. Chamados de simulacros por Epicuro, tais eflivios sio emanados dos objetos
externos ou de nés mesmos, quando, por exemplo, falamos e escutamos nossa propria voz: “A
partir do momento em que o choque se efetua em nds, quando projetamos nossa voz, ele
produz uma expulsio de corpusculos que constituem um fluxo da natureza do sopro, e esta nos
causa a afeccdo auditiva” (Epicuro, 2010: 20, § 53). O contato desses corpusculos com os
atomos da alma se da, assim, por encontrées, abalos, ou melhor, por choques sucessivos
(Pigeaud, 2010: XXII). A sensag¢ao consiste, portanto, num movimento de colisio mais ou
menos forte. Nesse sentido, ndo existe diferenca de natureza entre as diversas sensacdes, mas
unicamente de grau de intensidade da colisdo: se leve ou se violento (Pigeaud, 2010: XXII).

No quarto canto do De rerum natura, a heranca dos cirenaicos fica mais evidente. Para
explicar o sentido do gosto, Lucrécio usa o exemplo da distribui¢ao do sabor da comida pelos

poros da lingua. O que definira a dor ou o prazer é a composi¢ao dos elementos do suco que

103



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos

cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

deriva da mastigacao. Se sao lisos, o contato entre os atomos ¢ suave. Se sdo rugosos, o choque

engendra sensagdes de picotamentos e de dilaceragoes:

[v. 622] Quando os elementos componentes do suco que os banha [que banha os
dutos sinuosos da lingua porosa] sao lisos

[v. 623] entao ¢ com suavidade que se faz o contato deles e com suavidade eles
acariciam

[v. 624] toda a regiao umida em torno da lingua, que se umedece.

[v. 625] Mas, ao contrario, eles picam o sentido [do gosto] e o dilaceram quando eles se
erigem

[v. 626] ainda mais se sao plenos de asperezas (Lucrécio, 2010: 412, IV).

Sabemos, porém, que uma mesma comida pode ser doce e deliciosa para alguns, porém
amarga e detestavel para outros. Como explicar essa diferenca se o prazer e a dor dependem dos
elementos ingeridos? Ora, nao esquecamos que os seres humanos também sio feitos de
elementos e que, tanto esses elementos, quanto a mistura deles no corpo individual, difere de
sujeito para sujeito (Lucrécio, 2010: 412, IV, v. 633-48). Os dutos sinuosos da lingua, por
exemplo, podem ser maiores, menores, mais triangulares, mais quadrados, mais arredondados,
etc. Em suma, eles podem ter toda uma gama de variedade de formas. O tipo de contato
depende, portanto, da forma dos elementos da comida e da mistura dos elementos que
compdem o corpo do sujeito. Elementos lisos serdo absorvidos suavemente em dutos
redondos, mas serdo apreendidos como rugosos em dutos quadrados, engendrando uma
sensacao agressiva (Lucrécio, 2010: 413, IV, v. 649-62).

Esse contraste entre o movimento violento e o movimento suave dos elementos passa
para a Idade Moderna por meio do préprio poema de Lucrécio, traduzido para o frances, e
também através da filosofia de Gassendi, que dedicou sua vida a adequar o epicurismo a
doutrina crista. Foi seu discipulo Bernier que resumiu e traduziu para o francés a obra latina do
mestre. No primeiro capitulo, do primeiro livro, do sexto tomo do Resumo da filosofia de
Gassendi, lemos que toda a faculdade do sentimento “consiste na virtude motora dos
corpusculos” da alma. O sentimento se trata entao de “uma faculdade de mover ou de agir”
(Bernier, 1992: 18) e nio de “uma recepcao” (Bernier, 1992: 19). Isso quer dizer que a
apreensao das sensagbes nao ¢é algo passivo, mas sim uma operagdo de movimento dos
corpusculos. No terceiro capitulo, do quinto livto deste mesmo tomo, Bernier (1992: 273)
explica que o prazer é um “estado comodo” — de “abrandamento” (adoucissement) —, em que a
parte afetada esta “suavizada” (adoucie), pois as substancias que a afetam lhe sao
“convenientes”. Na dor, a parte afetada sai deste estado comodo, pois as substancias, que lhe

104



2

sao “inconvenientes”, picam-na e raspam-na, irritando-a. A dor seria entao um “formigamento
(picotement) ou uma “raspagem’ (raclement).

No segundo capitulo, do segundo livro, do segundo tomo, Bernier (1992: 195) faz uma
diferenciagiao entre movimento natural e violento. Para o discipulo de Gassendi, o autor dessa
“célebre divisao” ¢ Aristoteles. Ele logo descarta, porém, as explicacdes do estagirita, alegando
serem demasiado confusas. Propde assim uma nova defini¢io, que parece seguir a tradi¢ao
citenaica. O movimento natural (como o liso) seria aquele que se faz sem repugnancia,
conforme a inclinagdao da natureza, enquanto o violento (como o rugoso) a contraria, causando
repugnancia. Um animal que anda tem um movimento natural, mas se passa por um terreno
lamacento, se sobe ou se salta, seu movimento se torna violento, pois se faz com alguma dose
de repugnancia. Entretanto, Bernier (1992: 196) observa que “todo movimento ¢ natural em sua
origem”; ja que vem dos atomos € que 0s atomos “se movem naturalmente e sem repugnancia
alguma”. Sendo assim, quando ha movimentos violentos, estes sao acidentais, provenientes “da
natureza das coisas compostas, no que elas sao movidas com repugnancia”. Do ponto de vista
da “Natureza universal”, ou seja, do grande todo, nada pode ser tido como violento. E somente
em relagdo aos seres particulares que a violéncia ocorre. Seguindo as explicacdes de Bernier,
pode-se inferir que todo movimento sensitivo é natural, uma vez que ¢ da natureza dos
corpusculos da alma se moverem. Mas se esse movimento for inconveniente ao ser particular,
provocando-lhe alguma dose de repugnancia, sera entendido como violento, cujo efeito sera a

dor.

II. O movimento violento em Buffon e em d'"Holbach

As diferencas entre o movimento violento e o movimento suave, ou natural como dizia Bernier,
serao retrabalhadas por Buffon. O “Discurso sobre a natureza dos animais”, no quarto tomo da
Historia natural, pretende langar um olhar mais profundo sobre a natureza do homem,
comparando-a com a dos outros animais (Buffon, 1749-1804: 3-4). O conde acredita que o
animal ¢ unicamente movido pelo apetite, diferenciando-o nesse sentido do humano, movido
por um principio superior. Para provar, contudo, que o apetite do animal pode produzir efeitos
similares a0 do conhecimento do homem, Buffon se debruca sobre o funcionamento do
“sentido interno material” (os 6rgaos sensitivos interiores) dos animais. A a¢ado de um objeto
sobre os “sentidos externos” (canals sensitivos exteriores) causa um abalo (¢ébranlement) duravel
no sentido interno (Buffon, 1749-1804: 37). Esse abalo incita no animal um movimento de
avanco em direciao ao objeto (quando agradavel) ou de fuga (quando desagradavel) (Buffon,

1749-1804: 37-38). Buffon atribui aos animais uma faculdade sensitiva melhor desenvolvida do

105



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos
cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

que a dos humanos, mais a consciéncia de uma existéncia atual. Paradoxalmente, tira-lhes o
direito ao pensamento, a reflexdo e a consciéncia de uma existéncia passada. Ou seja, o animal
sente a sua existéncia no presente, mas nao lembra de sua existéncia passada, logo, nao
consegue pensar nem refletir. Falta-lhe, pois, a faculdade que permitiria comparar as sensagoes,
produzindo ideias, ja que “as ideias sao tao somente sensacdes comparadas ou, melhor dizendo,
associacoes de sensacoes” (Buffon, 1749-1804: 41).

Contudo, no que concerne a apreensao fisica do prazer e da dor, o mecanismo vale
tanto para animais quanto para humanos: trata-se de “uma a¢ao [cuja causa ¢ externa ¢ material]
mais ou menos forte sobre os nervos” (Buffon, 1749-1804: 42). A diferenca entre prazer e dor
se faz entao pela intensidade do abalo. O prazer “age molemente”, “pde em movimento
delicadamente”, consistindo num “leve toque nos sentidos” (Buffon, 1749-1804: 42), em
“movimentos suaves e de efeitos moderados” (Buffon, 1749-1804: 43). A dor, ao contrario,
“abala violentamente” os sentidos e “os agita fortemente”. Tem-se, assim, “comocdes e abalos
violentos”. Enquanto as sensagoes forem “‘suaves, temperadas e naturais”, elas produzirao
prazer. Mas, “assim que elas se tornam muito fortes, elas produzem dor”. Prazer e dor nao
configuram, desse modo, duas sensacdes opostas, mas sim intensidades diferentes de um
mesmo movimento de abalo. E por isso que a dor é “mais o extremo do que o contrario do
prazer” (Buffon, 1749-1804: 42).

O raciocinio ¢ similar no Sistea da natureza, com a diferenca de que d'Holbach (2008:
73) coloca a for¢a do movimento como a prépria condigdo para a percep¢ao da sensacao. Isso
porque, para o bardo, o homem s6 sente as impressoes feitas em seus 6rgaos quando elas
produzem um abalo forte em seu cérebro. No oitavo capitulo da primeira parte, ele da o
exemplo do ar: somos advertidos da presenga do ar somente quando ha um vento que bate
fortemente na nossa pele. No sono profundo sem sonhos ou no estado de plena satide, em que
tudo esta em equilibrio, ndo percebemos que sentimos ou ndo parece que sentimos.
Percebemos nossa existéncia vivamente, contudo, na dor e na doenga, porque o cérebro, nesses
estados, é fortemente agitado. A dor define-se, com isso, por um movimento violento, que se

opoe ao natural:

Os nervos experimentam contragdes, abalos, movimentos violentos e desordenados
que o advertem que alguma causa age fortemente sobre eles e de uma forma pouco
analoga a sua natureza habitual: eis o que constitui a maneira de ser que chamamos de
dor (Holbach, 2008: 73).

106



Todavia, quando muitas sensagOes fortes ocorrem a0 mesmo tempo, NA0 temos a
percepcao das sensagoes. O exemplo utilizado é o do soldado que, no calor do combate, nao
percebe cada uma das indmeras feridas que lhe sio infligidas. Seu cérebro ¢é afetado por tantas
impressdes simultaneas que ele ndo consegue diferenciar uma ferida mais grave de outras
(Holbach, 2008: 73). S6 ha de fato sentimento quando se esta consciente da sensagdo e, para
tanto, ¢ preciso que o cérebro possa distinguir as impressoes feitas nos 6rgaos. Isso quer dizer
que a consciéncia é constituida por um “abalo distinto” ou por “uma modificagio marcada”,
produzida no cérebro pelas impulsoes recebidas pelos o6rgaos. Mediante “choques”,

. ,

mudancas”, ha uma “acao e reagao continuas” entre 6rgaos e cérebro. Ou seja, ¢

2 <<
b

“embaracos
mediante movimentos reciprocos que as partes sensiveis se comunicam com o cérebro — o
ponto de concentracao da faculdade sensitiva (Holbach, 2008: 74). Para que esses movimentos
cheguem, porém, ao cérebro e deles se tenha consciéncia, ¢ preciso, como foi dito, que uma
sensacao seja claramente mais forte do que outras, distinguindo-se destas.

O bardo logo percebe que o desejo de sentir a existéncia intensamente inclinard certos
humanos a uma preferéncia pela dor. No décimo quinto capitulo da primeira parte, ele coloca
em questao uma ideia do nono capitulo: a de que a felicidade é um prazer moderado,
continuado e duravel (Holbach, 2008: 90). O capitulo quinze explicara melhor essa ideia,
repensando-a. Para que um objeto nos agrade, ¢ preciso que ele nos mova nao apenas de modo
continuo, mas também progressivo. A acao do objeto nao deve, pois, enfraquecer-se nem
anular-se, mas sim sempre aumentar sem cansar ou perturbar nossos 6rgaos, engendrando um
grau de atividade do qual nosso organismo tem necessidade. Logo em seguida, contudo, ele
reformula a sua afirmacéo. E porque é dificil constatar, na experiéncia, um homem cujos 6rgios
sejam capazes de experimentar uma impressao continua e de intensidade progressiva sem se
cansar ou sem sentir alguma dose de desprazer. Com isso, ele conclui que “o homem quer
sempre ser advertido de sua existéncia o mais vivamente que lhe é possivel, tanto quanto ele o
pode sem dor” (Holbach, 2008: 191). No entanto, essa primeira conclusiao é questionada, ja que
o bardo percebe que a repugnancia por uma vida inerte acaba, por vezes, superando a aversao a
dor: “O que eu digo? Ele prefere frequentemente sofrer a nada sentir. Ele se acostuma a mil
coisas que na origem devem té-lo afetado de uma forma desagradavel e que acabam
frequentemente tornando-se necessidades” (Holbach, 2008: 191-2). Por fim, ele pergunta:
“Onde encontrar [...], na Natureza, objetos capazes de nos fornecer sempre uma dose de

atividade proporcional ao estado de nossa organizacao?” (Holbach, 2008: 192).
ITI. Diderot e as agbes enérgicas

Quem parece indiretamente se dedicar a responder essa pergunta é Diderot. Desde 1746, pelo

menos, ele refletia sobre a relagao entre paixdes fortes e acOes enérgicas, procurando objetos

107



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos

cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

que fornecessem uma atividade proporcional a energia do génio. Nessa época, o contexto era de
ataque a moral religiosa: se a virtude ¢ a renuncia antinatural dos prazeres pregada pela Igreja, o
vicio se torna a desobediéncia a tais regras — algo, portanto, natural ao individuo. O par
maniquefsta bem e mal é substituido, assim, pelas formas otimizadas e degradadas de energia.
Ressignificada, a virtude passa a englobar a ideia de energia liberada, logo, de grande paixdo ou
de sensacao forte (Delon, 1984: 75; 1988: 349). Dai a defesa das grandes paixdes, capazes de
conduzir a grandes agdoes no primeiro pensamento: “Sao somente as paixoes e as grandes
paixoes que podem elevar a alma as grandes coisas” (Diderot, 2010: 3).

O segundo pensamento inscreve-se na desvalorizacao da vida inerte sintetizada por
d'Holbach na ideia de antes sofrer a nada sentir. Esse desdém pela inércia aparece, primeiro,
numa relacdo das paixdes moderadas com a mediocridade e a pequenez de espirito: “As paixdes
sébrias fazem homens comuns”. O terceiro pensamento intensifica essa constatacao, fazendo
da moderacao a prépria ruina do génio: “As paixGes amortecidas degradam os homens
extraordinarios. A contenc¢ao anula a grandeza e a energia da natureza” (Diderot, 2010: 4). O
quarto conclui que “seria entdo uma felicidade [...] ter paixoes fortes”. O quinto amplifica a
conclusio, advertindo que “¢é o cimulo da loucura se propor a ruina das paixoes”. O raciocinio
caminha claramente numa progressao a favor da liberacio da energia, condenando cada vez
mais enfaticamente sua conten¢ao. Aquele que se nega as sensagoes fortes ndo é apenas
mediocre e sem espirito, mas se mostra monstruoso caso bem sucedido na repressio da
violéncia natural de seus sentimentos: “O belo projeto de um devoto, que se atormenta como
um louco para nada desejar, nada amar, nada sentir, acabaria tornando-o num verdadeiro
monstro se tivesse sucesso” (Diderot, 2010: 4). Se em Gassendi o prazer é um estado de
abrandamento natural ao ser humano e a dor, um movimento violento de repugnancia contra
suas inclinacbes naturais, nos Pensamentos de Diderot, a violéncia dos desejos e dos
sentimentos passam a ser naturais ao individuo, assim como ja o eram no resumo de Bernier do
ponto de vista do grande todo.

Na década de 1760, tais reflexdes se desenvolvem, primeiro, nas cartas a Sophie
Volland, depois, nos Salies. Na carta de 30 de setembro de 1760, Diderot retoma o tema do
homem comum inerte ao refletir sobre a mediocridade humana quase que generalizada. Os
homens, em sua maior parte, nao tém carater e nao conseguem se decidir nem para o vicio nem
para a virtude (Diderot, 1875-1877: 467, t. 18). Metade tolos, metade loucos, que fagam o bem
ou o mal, serdo sempre “infelizes e deles tenho piedade”, confessa (Diderot, 1875-1877: 468, t.

18). No quarto pensamento, Diderot ja havia relacionado a felicidade as paixoes fortes. Se

108



levarmos em conta a nogao de felicidade de seu amigo bardo, podemos supor que sujeitos
mediocres se cansariam antes de conseguir fornecer o grau de atividade do qual seus
organismos necessitam. Um libertino sadiano como Noirceuil, da Historia de Juliette (1801),
explicaria o problema da felicidade com base no movimento violento, que determinaria o estado
feliz: “O grau de violéncia com o qual somos movidos caracteriza unicamente a esséncia do
prazer; aquele que ¢ mediocremente agitado por uma paixao nao pode ser tao feliz como aquele
cuja paixao forte o move vivamente” (Sade, 1998: 308).

Na carta a Sophie Volland, a constatagao da infelicidade de uma massa mediocre da
lugar a admiracdo de uma genialidade rara, ainda que venha a ser a de um libertino sanguinario
como Noirceuil: “Eu nao podia me impedir de admirar a natureza humana, mesmo a vezes
quando ela ¢ atroz” (Diderot, 1875-1877: 468, t. 18). Arrastando-se na inércia, o sujeito comum
nao possui energia para agir criminalmente, mas tampouco virtuosamente. O grande celerado,
em contrapartida, tem tamanha energia para o crime que fascina o enciclopedista: “Executa-se
um ladrio e, na multidao, outros roubam e se expoem ao mesmo suplicio que tém sob os olhos.
Que desprezo pela morte e pela vidal” (Diderot, 1875-1877: 468, t. 18). Tal admiracao se
explica: a energia provém o sujeito com o movimento violento necessario a grande agao, seja ela
qual for. Com movimentos suaves, nao ha crime, mas também nao havera prodigalidade: “Se os
malvados ndo tivessem essa energia no crime, os bons nao teriam a mesma energia na virtude.
Se o homem enfraquecido nao pode mais se conduzir aos grandes males, ele tampouco podera
se conduzir aos grandes bens” (Diderot, 1875-1877: 468, t. 18). Se até para perceber a propria
existéncia, como dizia o bardo, ¢ preciso de um abalo forte, ndo faria sentido esperar uma agao
virtuosa de um letargico.

A defesa de uma amplificacio da energia, com abstracio de suas consequéncias,
continua na carta de 15 de outubro do mesmo ano. Nesse momento, porém, Diderot tomaria
suas distincias de d'Holbach. E porque este havia criticado a0 amigo o aumento na corrupgao
dos costumes e a diminuicio no gosto da nagio (Diderot, 1875-1877: 495, t. 18). O
enciclopedista nao concorda com a observa¢ao do bardo pois, se ha mais dissolugio nos
costumes, ha também mais “sinceridade”, “retidao”, “verdadeira afeicio”, “sentimentos”,
“delicadeza” e “paixdo duravel” do que outrora (Diderot, 1875-1877: 496, t. 18). Um
fortalecimento da nagao nio garantirda uma melhora nos costumes e no gosto. A medida que um
povo se desenvolve com melhores principios morais, sua energia aumenta tanto para o bem
(respeitando novas leis) quanto para o mal (infringindo-as): “Dar bons costumes a um povo é
aumentar sua energia para o bem e para o mal; é encoraja-la, se é permitido assim dizer, aos
grandes crimes e as grandes virtudes. Nao se faz nenhuma agao forte num povo fraco”
(Diderot, 1875-1877: 497, t. 18). A energia do crime, aqui, como na carta de 30 de setembro, é

equilibrada pela energia da virtude. Em ambos os casos, ha uma valorizagdo do movimento que

109



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos

cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

impulsiona o sujeito a grande agdao, mantendo um “ideal de equilibrio” (Delon, 1988: 352).
Diferentemente das paixdes moderadas dos Pensamentos filoséficos, a virtude, aqui, ndo ¢ vista
como inerte, podendo ser tao grande quanto o crime.

Todavia, a0 imaginar o criminoso emprisionado que escuta a sangue frio a sentenca de
uma tortura medonha, o enciclopedista se surpreende com a possibilidade de a virtude nao ter a
mesma energia do crime: “Como assim? O crime seria capaz de um entusiasmo que a virtude
nao poderia conceber? Ou melhor, ha sob o céu alguma outra coisa além da virtude que possa
inspirar um entusiasmo duravel e verdadeiro?” (Diderot, 1875-1877: 497, t. 18). Diderot
reproduz uma conversa com a senhorita d'Ette, que lamenta nao haver mais paixdes fortes
como outrora. O filésofo responde: “— E que, em todos os tempos, os homens de paixdes
fortes foram raros. — Contudo, sio apenas eclas que dao grandes prazeres. — E grandes
sofrimentos.” (Diderot, 1875-1877: 497, t. 18). A ligacao das paixdes fortes e, por conseguinte,
da energia com o crime e a dor (em seu limite ténue com os prazeres extremos) se solidifica.
Enquanto isso, a virtude parece comegar a se juntar as paixoes moderadas dos Pensamentos no
caminho em direcao a inércia.

Em 18 de julho de 1762, a virtude encontra inequivocamente seu destino inerte. Diderot
confessa que, com ela, s6 se faz quadros frios: “F a paixdo e o vicio que animam as
composicoes do pintor, do poeta, do musico” (apud Peyrache-Leborgne, 1992: 36). Treze dias
depois, em 31 de julho de 1762, o filésofo reconsidera, recolocando a virtude junto com o vicio
na categoria de energia. As paixOes sObrias, porém, ficam ainda mais letargicas. Na carta
anterior, de 28 de julho, o enciclopedista contava a sua amante algumas de suas aventuras quase
lascivas, pois tiveram a realizagao impedida por conta de suspeitas, nio sem fundamento, do
estado de saude das senhoras cobicadas (Diderot, 1875-1877: 85-6, t. 19). Continuando o

assunto tres dias depois, ele explica a Sophie que perdoa tudo o que a paixao inspira:

Sio somente as consequéncias que me chocam. E depois, vocé sabe, sempre fui o
apologista das paixoes fortes; apenas elas me movem. Que elas me inspirem admiragao
ou medo, eu sinto fortemente. As artes de génio nascem e se estendem com elas; sdo
elas que fazem o celerado e o entusiasta que o pinta com suas verdadeiras cores. Se as
agoes atrozes que desonram nossa natureza sao cometidas por elas, é por elas também
que somos levados as tentativas maravilhosas que a restabelecem (Diderot, 1875-1877:
87, t. 19).

Inicialmente, como nos Pensamentos e nas primeiras cartas aqui citadas, tém-se o

equilibrio: o grande crime se compensa pela grande prodigalidade. A oposicio se da,

110



novamente, entre seres enérgicos (bons ou malvados) e inertes (nem bons nem malvados).
Independentemente do bem ou do mal, o homem enérgico é o tnico capaz de grandes agoes. Ja
“o homem mediocre vive ¢ morre como o animal” (Diderot, 1875-1877: 87, t. 19). Haveria

<

entdo “um sublime do mal como um sublime do bem” (Peyrache-Leborgne, 1992: 37). No
entanto, Diderot observa que os efeitos da maldade se dissipam com o tempo, restam as coisas
boas. O exemplo empregado é Racine: moralmente condenavel em sua vida privada, mas poeta
sublime. No passar dos anos, os defeitos de um péssimo esposo, pai e amigo se anulam face a

grandeza da arte:

Alids, as consequéncias da maldade passam com os malvados, as da bondade
ficam [...]. Se ¢ preciso optar entre o Racine esposo malvado, pai malvado,
amigo falso e poeta sublime, ¢ o Racine bom pai, bom esposo, bom amigo e
plano honesto homem, eu me atenho ao primeiro. Do Racine malvado, o que
resta? Nada. Do Racine homem de génio? A obra ¢ eterna... (Diderot, 1875-
1877: 87, t. 19).

Essa passagem pode ser interpretada de forma positiva ou negativa. Delon (1984: 76;
1988: 384) segue o primeiro caminho, vendo uma esterilidade do crime, cuja energia se mostra
incapaz de se integrar numa continuidade historica. Propomos a segunda direcdo: se a
posteridade esquece os vicios dos génios, deixando-se de se chocar com suas consequéncias, é
porque as consideragdes de ordem moral se mostram irrelevantes frente a genialidade. F como
se 0 génio obtivesse um salvo-conduto da sociedade que permitisse que ele fosse tdo malvado
quanto desejasse, desde que produzisse alguma coisa especial. Como observa Lecercle (2018:
268), sugere-se entdo “um regime de exce¢do para a obra e para o artista: a arte se quer acima da
moral e da lei, o grande artista ¢ um super-homem que pode desprezar as normas e os
interditos”. Sendo assim, nao importa o quanto fara sofrer seus proximos, tudo se esquece uma
vez que o publico seja premiado com a obra eterna. O carater enérgico da a¢do se impde, desse
modo, sobre sua sequela nefasta: o vicio torna-se um efeito colateral tanto inevitavel quanto
toleravel a todo excesso de energia. Esta parece compensar qualquer mal e o equilibrio se perde,
ja que a virtude sai de jogo em nome da obra de génio.

Diderot parece aqui quase compartilhar as ideias de Sade (1995: 192) que, em sua [Zagen
a Itdlia (escrita em 1776), ao examinar o famoso Cristo de Michelangelo, reflete sobre a anedota
do pintor que tetia crucificado seu modelo a fim de criar uma obra genial’. Sade julga que a
anedota nao deve ser verdadeira, porque “Michelangelo, como um outro, tinha preconceitos, e
o preconceito sempre foi e sempre sera um obstaculo ao verdadeiro talento”. O marqués

implicitamente lastima que o pintor nao tenha sido um torturador a favor de sua arte, sugerindo

5> Sobre a lenda do Michelangelo assassino, ver Delon (1995).

111



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos

cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

que o grande artista nao deveria ter qualquer escrupulo moral (Leclerc, 2018: 275). A beleza da
obra nio excluiria, assim, o sofrimento do modelo, mas o exigiria: o sucesso daquela seria
proporcional a dor deste (Delon, 1995: 83).

Nos Saldes, essa proximidade com Sade parece aumentar: a busca por sentimentos
estéticos de prazer intenso conduz Diderot a apologia do crime, explicitando as entrelinhas da
ultima carta. Enquanto observador da arte pictural, o critico empirista procura apreender
sensacoes fortes (movimento violento), fugindo das impressdes inertes (movimento brando)®.
Interessa-lhe os quadros capazes de proporcionar tal “intensivismo™’, como se a arte pudesse
fornecer, continuamente, aquela dose de atividade proporcional ao estado de nossa organizacao
que d'Holbach nio encontra na natureza. No Salio de 1763, o enciclopedista compara a forga
dos temas cristaos com a dos mitos greco-romanos. Ele parte da apreciacio da imensa tela
(5,8m X 3,3m) de Jean Baptiste Deshays: O casamento da virgens.

A forc¢a dos temas cristdos ¢ preferida a dos pagaos, pois, em compara¢ao com oOs temas
doces e agradaveis das fabulas antigas, “o sangue que a abominavel cruz fez escorrer de todos
os lados é um recurso mais potente ao pincel tragico” (Diderot, 1875-1877: 184, t. 10). Isso
quer dizer que o observador ¢ afetado por um movimento mais intenso Nos seus sentimentos
quando aprecia cenas que mostram alguma violéncia, como a intolerancia religiosa, o agiota que
fustiga a sangue-frio as costas de seu semelhante, o louco que se entrega com alegria a todos os
tormentos e desafia seus carrascos, o povo aterrorizado, ou ainda as criangas que viram o rosto
de atrocidades e se escondem nos seios de suas maes (Diderot, 1875-1877: 184-5, t. 10). O
filésofo conclui que “os crimes que a loucura de Cristo cometeu e fez cometer sio grandes
dramas e de uma dificuldade suplementar” (Diderot, 1875-1877: 185, t. 10) ao pintor se
comparados aos crimes da mitologia greco-romana. E verdade que esta pode ser bem sensual,

confessa, assumindo que ama ver os belos seios e os belos bracos de Vénus, mas indaga:

Onde esta o tema tragico que eu procuror Sao de crimes que o talento dos
Racine, dos Corneille e dos Voltaire precisa. Jamais religido alguma foi tdo
fecunda em crimes como o cristianismo; [...] ndo ha linha na sua histéria que

¢ Seguindo os Elementos de fisiologia, reportamos as sensag¢oes fortes ao movimento do diafragma ou
das fibras do feixe: “o prazer e o sofrimento sio dois movimentos diferentes do diafragma”, “se o
diafragma se crispa violentamente, o homem sofre” (Diderot, 1875-1877: 332, t. 9), “a dor agita as fibras
do feixe de uma maneira violenta e destrutiva” (Diderot, 1875-1877: 353, t. 9).

7“0 ideal do maior choque dado ou recebido” (Deprun, 1967: 81). Sobre o “intensivismo estético” em
Diderot, ver Peyrach-Leborgne (1992: 35-37).

112



nao esteja ensanguentada. E uma bela coisa o crime, na histéria e na poesia,
sobre a tela e sobre o marmore (Diderot, 1875-1877: 185, t. 10).

No Salao de 1765, Diderot explica melhor essa fascinac¢ao pelos grandes crimes numa
digressio que antecipa a analise da Menina que chora sen passarinbo morto e outros quadros de
Greuze. A ironia é que Greuze, para o enciclopedista, ¢ justamente o primeiro pintor a se
incumbir de dar bons costumes a arte (Diderot, 1875-1877: 341, t. 10). Na vida privada, no

entanto, tal como Racine, o pintor também nao se mostra muito virtuoso:

Ele ¢ um pouco vao, nosso pintor; mas sua vaidade ¢ a de uma crianga; é o
enebriamento do talento. Tire-lhe essa ingenuidade que lhe faz dizer de sua
propria obra: Veja-me isso! E isso que é belo! NVocé lhe tirard a vivacidade,
apagara o fogo e o génio se eclipsara. Temo, quando ele se tornar modesto,
que ele nao tenha mais razao de ser. Nossas qualidades, algumas a0 menos, se
atém intrinsecamente a nossos defeitos. [...] A quem se passaria os defeitos
se nao fosse aos grandes homens? Eu detesto todas essas pequenas baixezas
que s6 mostram uma alma abjeta; mas eu nio odeio os grandes crimes:
primeiro, porque deles se faz belos quadros e belas tragédias; depois, porque
as grandes e sublimes a¢oes e os grandes crimes carregam o mesmo carater de
energia. Se um homem nio fosse capaz de incendiar uma cidade, um outro
homem nao seria capaz de se precipitar no abismo para salva-la (Diderot,
1875-1877: 342, t. 10).

Na carta a amante de 31 de julho de 1762, o génio ganhava o salvo-conduto para ser
vicioso. No Salio de 1763, a representacao do grande crime valorizava o artista, ja que é um
tema mais complexo, além de proporcionar ao observador uma sensacio mais forte. Na
apreciagao da tela de Deshays em 1765, Diderot parece sustentar que toda grande qualidade tem
seu contraponto em defeito. Dificil, assim, encontrar um génio inteiramente virtuoso. Mais facil
achar o sublime incendiario. Se os pequenos crimes sao abjetos, é porque carregam a mesma
dose de inércia que as pequenas benevoléncias, em geral interessadas e de pouco efeito pratico.
Para que a agdo virtuosa seja grande, é preciso haver algum grande sacrificio, possivelmente
seguido de algum rastro de sangue. Afinal, a necessidade de se precipitar no abismo costuma ser
precedida de uma grande atrocidade ou de uma grande catastrofe que dificilmente poupa os
herdis nela envolvidos. O crime acaba sendo o préprio impulso da grande virtude, aquilo que
leva o bondoso ao movimento intenso necessario a grande agao.

Alguns anos mais tarde, no Sa/io de 1767, ha a célebre caminhada de Vernet. No quinto
sitio do passeio (Diderot, 1875-1877: 122, t. 11), Diderot tenta justamente adequar o debate
moral a necessidade de uma existéncia enérgica. Para o critico de arte, a moral estaria ligada a
tendéncia que todo ser tem a felicidade. Como a felicidade de um ser ndo pode ser a felicidade
de outro (a felicidade do lobo nio ¢é a felicidade do homem), haveria uma moral para cada
espécie. Se ha uma moral para cada espécie, deve haver uma moral prépria a cada individuo ou

113



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos
cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

a cada grupo de individuos. Nesse sentido, haveria uma moral propria aos artistas que poderia
ser a completa inversao da moral usual. O caminho que levaria o imitador da natureza ao
sublime seria, assim, pleno de infortunios, uma vez que se oporia a tranquilidade da moral usual,
logo a felicidade, guardando um limite ténue com a dor (Diderot, 1875-1877: 124, t. 11).

Nesse ponto, ele constata: “Se langar aos excessos, eis a regra do poeta. Manter em tudo
um justo meio, eis a regra da felicidade” (Diderot, 1875-1877: 124-5, t. 11). Nos Pensamentos e
na carta a Sophie Volland de 30 de setembro de 1762, a felicidade se ligava as grandes paixdes e
as grandes ag¢oes. A felicidade, dizia o barao, necessita de um abalo continuo e progressivo, mas
sem que este cause cansaco ou dor. Anteriormente, o ser inerte era incapaz de ser feliz,
cansando-se ou sofrendo antes de fornecer a atividade necessaria a felicidade. Aqui, ele ¢ feliz
justamente porque encontra e mantém o justo meio entre a atividade e o sofrimento. Mas ao
poeta, esse tipo de vida comedida nio interessa. Ele deve entao se dispor a um abalo mais
intenso e, consequentemente, ao risco do sofrimento que este engendrara.

E por isso que Diderot faz, primeiro, uma oposicio entre a vida suscetivel ao infortinio
(enérgica) e a vida segura em sua tranquilidade (feliz, mas inerte). Desta primeira oposicao,
surge uma série de outras contraposicoes: pessoas comuns zersus “seres poéticos” (Diderot,
1875-1877: 125, t. 11), “senso comum” zersus “génio”, “homem tranquilo” zersus “homem
apaixonado” (Diderot, 1875-1877: 126, t. 11). “Esses raros e divinos insensatos” (herdis,
amantes romanescos, grandes patriotas, magistrados inflexiveis, apostolos de religido, filbsofos
extremados) fazem poesia na vida e, por isso, estdo fadados ao infortunio, dando 6timos temas
de quadros apds suas mortes: “Vé-se, na experiéncia, que a natureza condena ao infortunio
aquele a quem ela distribuiu o génio” (Diderot, 1875-1877: 125, t. 11). Ou seja, aquele que se
rende aos movimentos violentos de seus sentimentos deve superar sua aversao a dor. Ndo a toa,
um “imitador sublime da natureza” (Diderot, 1875-1877: 125, t. 11) seria uma sorte de “louco”
(Diderot, 1875-1877: 1206, t. 11).

A contrapartida da genialidade, impensavel fora dos movimentos violentos, ¢ portanto a
desgraca ou, a0 menos, a tolerancia com alguma dose de dor. Do ponto de vista do génio,
melhor sofrer a ser mediocre, a arrastar-se pelo senso comum, a gozar de um prazer fraco e
maquinal. Ainda nessa passagem da caminhada de Vernet, Diderot se pergunta: “Por que |...]
ninguém quer perder sua sensibilidade e se tornar mediocre? O vaidade do homem!” (Diderot,
1875-1877: 125, t. 11). O proprio critico admite entao que génio algum abriria mao dos
movimentos violentos que determinam sua obra eterna. Antes viver uma existéncia enérgica,

fadada ao infortinio, a gozar de uma existéncia inerte, ainda que recompensada pela felicidade e

114



estabilidade psicologica. O génio, assim como o critico de arte, foge dos objetos inertes e se
dirige aos objetos enérgicos, desdenhando a dose de dor que eles possam causar, ou melhor,
por causa mesmo da dose de dor que causam.

Ainda no Saldo de 67, aparecem, pela primeira vez, as telas de Hubert Robert, jovem
pintor francés de apenas trinta e quatro anos, que havia acabado de voltar de uma viagem a
Roma. Diderot comega sua apreciagdo com uma divagacao sobre a beleza da viagem, que
implica, contudo, os infortinios do viajante: “E uma bela coisa, meu amigo, as viagens; mas é
preciso ter perdido seu pai, sua mae, seus filhos, seus amigos, ou jamais té-los tido” (Diderot,
1875-1877: 218-19, t. 11). A imagem do viajante retoma a imagem do ser poético imoral, que se
lanca aos excessos, mas da ocasiao para uma explicacao suplementar acerca das doses de energia
e de inércia inatas em cada individuo. Diderot pretende frisar que elas provém da mesma
origem, a natureza, sendo “dois aspectos da mesma afividade, que engloba, simultaneamente, o
mundo dos seres vivos e o dos seres inanimados” (Chouillet, 1984: 67, itidlico do autor). A
natureza, pois, que cuida da nossa conservacio, deu-nos um fundo de inércia. Junto a essa
inércia salutar, ela também nos concedeu uma porcao de energia que nos incita incessantemente
a0 movimento e a acio. E bem raro, acrescenta, que essas duas forgas se encontrem em doses
iguais num mesmo ser. Na pratica, 0 que vemos sao seres mais enérgicos e seres mais inertes:
“Se num individuo ha escassez de inércia e excesso de energia, o ser ¢ tomado de violéncia
como pelo meio do corpo e langado por uma forga inata sob a linha ou sob um dos polos”
(Diderot, 1875-1877: 219, t. 11). Um exemplo dessa energia em excesso estd nos “nossos
esforcos mais heréicos” (Diderot, 1875-1877: 220, t. 11).

O “excesso de energia” atormenta o viajante que, “consumado pelo desejo de
conhecer”, distancia-se de sua patria. Tal excesso seria uma “forca secreta” (Diderot, 1875-
1877: 220, t. 11) que move o ser, uma “cruel energia [que| ferve no fundo do coragio do
homem” (Diderot, 1875-1877: 221, t. 11). Trata-se, mais precisamente, de uma “for¢a primaria
[...] a qual a vontade, assim como a consciéncia, esta inteiramente submetida. Ela se combina
mais ou menos com a for¢a de inércia, formando com ela temperamentos de inquietos,
apaixonados ou nervosos, segundo a qualidade da mistura” (Chouillet, 1973: 12). Enquanto o
homem nio descobre o objeto de seu gosto ou de sua paixdo, ele se entedia. Ha uma busca
constante do individuo por esse objeto “que a energia natural e secreta nao lhe designa, pois ela
¢ cega” (Diderot, 1875-1877: 221, t. 11). Ha muitas pessoas que, sem aptiddo a nada, se movem
incessantemente sem avangar um passo, como se estivessem amarrados por uma corda. O
viajante enérgico sofrerd, mas vivera grandes paixOes, fara talvez grandes agoes. O sujeito
estatico, ao contrario, sera feliz, mas vivera como alguém que passa a vida dormindo com o

caixao colado nos pés:

115



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos
cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

“O felizes morttais, inertes, imbecis, entorpecidos! Vocés bebem, comem,
dormem, envelhecem e morrem sem ter gozado, sem ter sofrido, sem que
nenhum abalo tenha feito oscilar o peso que os pregava sobre o solo onde
nasceram. Nao se sabe onde esta a sepultura do ser enérgico. A de vocés esta
sempre sob seus pés” (Diderot, 1875-1877: 221, t. 11).

Ao mar de 6leo e a onda doce, o viajante prefere desbravar a tempestade. Determinado
pelo movimento violento que a natureza lhe deu, ele se afasta dos bons ventos e se langa aos
furacdes. No equilibrio do sono, da plena saide e da morna tranquilidade, o sujeito estatico
esquece que existe, embalado docemente pelos movimentos suaves. O viajante pode ser
desafortunado, mas ele se sente existir. O sujeito inerte teve doces sonhos, porém se esqueceu
de viver, sempre pouco consciente de suas proprias sensa¢oes. Se 0 movimento violento faz o
viajante sofrer, é, a0 mesmo tempo, somente ele que o fara sentir a existéncia intensamente.
Cada um busca os objetos capazes de fornecer a dose de atividade proporcional a prépria
organizacao. O ser estatico encontra um justo meio ou logo cansa, cessando sua procura. O
viajante da pouca aten¢do ao cansaco ¢ a dor, insistindo em sua busca. Ele mede seus
sentimentos a partitr da grandeza e da energia da natureza, independentemente das
consequeéncias.

Como diria Noirceuil, ainda que os efeitos da energia possam ser repulsivos, causando
dor, o importante é que haja sempre uma comogcao ativa no sujeito (Sade, 1998: 412). Ora, nada
impede que a comogdo de um furacdo, infinitamente mais viva do que a de um bom vento,
acabe, com o habito, tornando nosso viajante feliz, ja apatico as sensag¢oes simples: “A Gnica
diferenca que ha é que um ¢ violento, outro, suave; mas sobre pessoas blasés, o primeiro nao
vale infinitamente mais que o outro?” (Sade, 1998: 413), pergunta o libertino. O movimento
violento pode causar repugnancia num primeiro momento, parecer antinatural como dizia
Bernier; ele é, porém, o unico a causar uma impressao mais sensivel num sujeito ja acostumado
a sensagoes bruscas. Lembremos com d'Holbach que o individuo se acostuma a mil coisas que,
na origem, eram desagradaveis, mas acabam se tornando necessidades.

Por certo, o modo e os desdobramentos da apreciacao das paixoes fortes e do crime em
Sade e em Diderot sio diferentes (cf. Delon, 1984: 78-9; 1988: 388-9). Se as semelhangas sao
contudo inegaveis, ¢ porque ambos colhem suas ideias numa longa tradi¢do de pensamento que
parte da relagao gradativa do prazer com o movimento suave e¢ da dor com o movimento
violento. Se Diderot ndo deu de maneira alguma origem a essa relagdo, é a ele que devemos a
genialidade na sua expressio e no seu deslizamento ao elogio do crime, cuja beleza

evidentemente nao passou despercebida a Sade. O filésofo elevou o hedonismo cirenaico ao

116



terror sublime de Burke (1993: 48). O romancista fez deste uma epopeia. Com os trés autores, é
preciso, por fim, admitir que o movimento violento, quando atenuado pela arte literaria,

dramatica ou pictural, mostra-se delicioso.

Bibliografia

Belaval, Y (2003). Ezudes sur Diderot. Paris: Presses Universitaires de France.

Bernier, F. (1992). Abrégé de la philosophie de Gassends, ed. Sylvia Murr & Genevieve Stefani. Paris: Fayard.
Bollack, J. (1975). La pensée du plaisir: Epicure: textes moranx, commentaires. Patis: Les Editions de Minuit.

Buffon, G.-L. L. (1749-1789). Discours sur la nature des animaux. In Histoire naturelle générale et particuliere:

avec la description du Cabinet du Roy, t. 4 (3-110). Paris: Impr. Royale.

Burke, E. (1993). Uma investigagio filosdfica sobre a origem de nossas idéias do sublime ¢ do belo, trad. e ed. Enid
Abreu Dobranszky. Campinas, SP: Papirus: Editora da Universidade de Campinas.

Chouillet, J. (1973). La formation des idées esthétiques de Diderot, 1745-1763. Paris: Armand Colin.
_ . (1984). Diderot, poéte de I'énergie. Patis: PUF, 1984,
Condillac, E. B. de. (1984). Traité des sensations; Traité des animanx. Paris: Fayard.
Delon, M. (1984). La beauté du ctime. Ewurgpe, n° 661, 73-83.
. (1988) L'idée d'énergie an tonrnant des Lumicres: 1770-1820. Paris: Presses Universitaires de France.

. (1995). Souffrance et beauté. La légende de Michel-Ange assassin. In C. Biondi, C. Imbroscio,
M.-]. Latl et al. (org.), La quéte du bonbeur et l'excpression de la donlenr dans la littérature et la pensée
frangaises. Mélanges offerts a Corrado Rosso (77-87). Geneve, Droz.

Deprun, J. (1967). Sade et le rationalisme de Lumieres. Radson présente, 3, 75-90.

Diderot, D. (1875-1877). (Euvres complétes de Diderot : revues sur les éditions originales, ed. Jules Assézat &

Maurice Tourneux. Paris: Garnier Fréres.

. (2010). Pensées philosophiques. In uwres philosophiques, ed. Michel Delon & Barbara de
Negroni (3-31). Paris: Gallimard, col. “Bibliotheque de la Pléiade”.

Epicuro (2010). Lettre 2 Hérodote. In Daniel Delattre & Jackie Pigeaud (ed.), Les épicuriens (14-31). Paris:
Gallimard, col. “Bibliotheque de la Pléiade”.

Holbach, P. H. D. (baron d') (2008). Le systéme de la nature on Des lois du monde physigue et du monde moral par
M. Miraband, ed. Jean-Pierre Jackson. Paris: Coda.

Laércio, D. (1975). Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, 1. II, cap. 8. In Jean Bollack, Iz

Ppensée du plaisir: Epicure: textes moranx, commentaires (165-175). Paris: Les Editions de Minuit.

Laks, A. (2007). “Plaisirs cyrénaiques: pour une logique de Iévolution interne a I’école”. In Laurence

Bouleégue & Catlos Lévy (otg.), Hédonismes: Penser et dire le plaisir dans '/ Antiguité et a la Renaissance

117



Castro, C. (2020). Sensag¢oes fortes, acoes enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos

cirenaicos a Diderot.
Siglo Dieciocho, 1, 99-118.

(17-46). Villeneuve d'Ascq: Presses Universitaires du Septentrion. Recuperado de

http://books.openedition.org/septenttion/9277. Data de acesso: 22 de marco de 2019.

Lecercle, F. (2018). Portrait de lartiste en tortionnaire: Parrhasius, Michel-Ange et quelques autres. In
Emmanuelle Hénin & Valérie Naas (org.), Le mythe de l'art antigue: entre anecdotes et lieusc commmuns

(267-279). Paris: CNRS Editions.

Lucrécio. (2010). La nature des choses, 1. IV. In Daniel Delattre & Jackie Pigeaud (ed.), Les épicuriens
(269-531). Paris: Gallimard, col. “Bibliotheque de la Pléiade”.

Peyrache-Leborgne, D. (1992). Sublime, sublimation et narcissisme chez Diderot. Recherches sur Diderot et
I'Encyclopédie, 13, 31-46.

Pigeaud, J. (2010). Introduction. In Daniel Delattre & Jackie Pigeaud (ed.), Les épicuriens (X11I-L). Paris:
Gallimard, col. “Bibliothéque de la Pléiade”.

Sade, D. A. F. de. (1995). Voyage d'Italic on Dissertations critiques, historigues et philosophigues sur les villes de
Florence, Rome, Naples, Lorette et les routes adjacentes a ces quatre villes..., ed. Maurice Lever. Paris:

Fayard, vol. L.

. (1998). “Histoire de Juliette”. In Michel Delon (ed.), Euvres 111 (181-1262). Paris: Gallimard,
Col. “Bibliotheque de la Pléiade”.

Tsouna-McKirahan, V. (2004). The epistemology of the Cyrenaic school. Cambridge: Cambridge University

Press.

CV de la autora

Clara Castro se formou em Letras pela Universidade Estadual de Campinas (2003), fez
mestrado em Filosofia (2006) pela mesma instituicdo e doutorado também em Filosofia pela
Universidade de Sao Paulo (2012), com estagio doutoral (2011) e pés-doutoral (2013 e 2015) na
Universidade Paris-Sorbonne (supervisio prof. Dr. Michel Delon e prof. Dr. Jean-Christophe
Abramovici). Entre 2012 e 2017, foi pés-doutoranda do Departamento de Filosofia da
Universidade de Siao Paulo, sob a supervisio do prof. Dr. Mauricio de Carvalho Ramos.
Recentemente, foi professora substituta do Departamento de Filosofia da Universidade Federal
do Parana (2017-2019). Sob a supervisio da profa. Dra. Maria Isabel Limongi, esta atualmente

inscrita no programa de pés-doutorado em Filosofia da Universidade Federal do Parana.

118



HUME ET L’ART DE CREER DES MONDES '
HUME AND THE ART OF CREATING WORIL.DS

Pedro Pimenta

Université de Sao Paulo
pedronamba@gmail.com

Résumé

Cet article a pour but d’examiner certains arguments dans les Dialogues concerning natural religion de David
Hume, lesquels portent sur la thématique du dessein. 1l s’agit d’un point saillant de la philosophie de
David Hume, et il a été 'objet des nombreux débats dans la littérature critique. Cependant, j’argumente
dans cet article qu’il y a encore des réflexions a faire sur la nature de I'idée de dessein comme une partie
de lordre. Si Philon, comme j’essaie de montrer, exprime un point de vue entrainé dans le Treatise de
Hume et dans d’autres ceuvres humiennes, il s’ensuit que le théisme, loin d’étre une simple erreur ou
illusion, a sa propre logique axiologique, du fait qu’il répond a une intention qui appartient a
I'imagination humaine, laquelle cherche a imposer ses propres valeurs sur lexpérience lorsquelle
considere la nature comme une totalité. Dans cette perspective, les arguments de Philo sont une sorte de
critique de la métaphysique comme idéologie.

Mots-clé : Dessein; Ordre; Téléologie; Imagination; Raison humaine.

Abstract

The aim of the article is to examine some arguments in Hume’s Dialogues concerning natural religion that
relate to the topic of design. It is a well-known point in Hume’s philosophy, and it has been thoroughly
discussed in the critical literature. However, it seems to me that there is at least one point yet to be
made, on the nature of the idea of design as a component of order. If Philo, as I try to show, expresses
views implicated in Hume’s Treatise and some of his other works, then it follows that theism, far from
being a simple mistake or illusion, has its own valorative logic, insofar as it answers to an intention that
is proper to human imagination, whose intent is to impose its own values on experience in treating
« nature » as a whole. In that view, Philo’s arguments are a kind of critique of metaphysics as ideology.

Keywords. Design; Order; Teleology; Imagination; Human reason.

Lk Cet article est un développement d’un chapitre de mon livte A #rama da natnreza (Sio Paulo : Unesp,
2018). L’interprétation que je propose ici est surtout d’extraction frangaise ; c’est pourquoi on n’y trouve
pas de références a la littérature critique en anglais.

Recibido el 19/08/2019. Aprobado el 27/01/2020. Publicado el 01/07/2020.




Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

I. Introduction

Lun des sujets principaux des Dialogues sur la religion naturelle est I'argument du design, qui se
fonde sur I'analogie entre les produits de I'art humain et les étres de la nature pris comme
produits d’un art divin. Cet argument, que Philon examine dans sa version philosophique,
d’inspiration newtonienne, trouve une certaine justification dans le sens commun, ce qui pose a
Hume la question de savoir dans quelle mesure il serait légitime de le contester. Or, comme
Pobserve Eléonor Le Jallé (2011), VEnguéte sur lentendement humain se conclut par Pavertissement
au philosophe de ne pas se méler de croyances qui, s’appuyant sur I'imagination, contribuent a
la bonne conduite des affaires humaines. La réalité des objets extérieurs est I'une de ces
croyances ; une autre est celle de I'intelligence créatrice de 'ordonnancement naturel. Si Philon
peut ainsi contester la preuve par analogie, il le fait dans la mesure ou son interlocuteur,
Cléanthe, entend, en recourant a celle-ci, discourir sur la nature de la divinité, ce qui dépasse les
évidences et expose ses prétentions scientifiques aux doutes du sceptique. Encore selon Le
Jallé, la preuve analogique renvoie a la section XI de I'Enguéte et constitue un argument de
nature expérimentale, de caractére probabiliste, qui concerne les guestions de fait, et non les
rapports d’idées, portant sur une maticre qui n’admet pas de démonstration ; et I'évidence des
termes sur lesquels il se fonde étant imparfaite, cet argument ne parvient pas a légitimer toutes
ses prétentions. Partant de cette constatation, nous verrons comment la critique de Philon a
I'épreuve analogique permet au sceptique de détecter les origines anthropomorphes de
Iargument du design, tel qu’il est exposé par Cléanthe, et de tirer de conséquences inattendues
de cette constatation. La plus important, il me semble, c’est que le théisme, qui se réclame un
fondement dans 'usage le plus commun de la raison humaine, est en vérité une valoration que
notre espece cherche d’imposer a la « nature», en la traitant comme un ensemble et en cette
mesure, comme un objet technique. Or, i est important pour Hume de déméler cette
confusion et de faire voir le caractére humain (trop humain, un dirait), du savoir métaphysique

sur Pordre de 'expérience et son « sens ».

I1. Produits humains et produits naturels : la portée philosophique de ’analogie

La critique de I'analogie commence a la troisieme partie de 'ouvrage, lorsque Philon montre la
disparité entre I'art humain et ses produits, d’'un coté, et l'art divin et le monde, de I'autre, qui
en interdit toute comparaison. Une version classique de cet argument se trouve chez Leibniz,

dans un passage des Nouveanx essais sur l'entendement humain qui endosse la position de Locke sur

120



la continuité des especes dans le monde de la création. Dans ce domaine, I'analogie est non
seulement possible, mais une démarche nécessaire a la connaissance de 'ordre des étres et de la
place de ’homme dans la série ascendante (Leibniz, 1992 : IV.16.12). La critique de Philon part
de la prémisse, établie dans le Traité, que I'expérience est constituée par 'imagination a partir
des perceptions et que ces dernieres se composent d’éléments simples discontinus — atomisés,
liés les uns aux autres par des principes d’association extérieurs aux perceptions, et réunis dans
des classes générales — sous des noms — qui se prétent a des relations naturelles, dans le
discours et dans le raisonnement, a partir desquelles des relations logiques pourront étre
instituées par la raison (Hume, 2007 : 1.1.7 ; .2.1). Sous ce registre, 'analogie est une opération
délicate, car elle ne peut a la rigueur étre établie qu’entre des individus de la méme espece ;

entre les especes, sa portée est restreinte (Malherbe, 1988 : 138-141).

Pour saisir les termes et la portée de largument, prenons exemple dont se vaut
Cléanthe pour argumenter d’une évidence qui permettrait de fonder le théisme de ladite

«religion naturelle», celle des philosophes de la Royal Society, disciples de Newton
(Hutlbut, 1985).

Laissez-moi aussi ici noter, continua Cléanthe, que cet argument religieux, au
lieu d’étre affaibli par ce scepticisme qui vous plait tant, en retire plutot de la
force et devient plus ferme et plus indiscutable. Exclure toutes les sortes
d’arguments et de raisonnements, c’est de laffection ou de la folie. La
profession déclarée de tout sceptique raisonnable est seulement de rejeter les
arguments abstrus, subtils ou qui portent sur des objets trop éloignés,
d’adhérer au sens commun et aux simples instincts naturels, de donner son
assentiment toutes les fois ou des raisons le frappent avec une telle force qu’il
ne peut, sans la plus grande violence, s’en empécher. Or les arguments en
faveur de la religion naturelle sont manifestement de ce genre et il n’y a
qu'une métaphysique entétée et obstinée qui puisse les rejeter. Considérez
Iceil, disséquez-le, examinez sa structure et son organisation et dites-moi si,
selon votre sentiment personnel, Idée d’un créateur ne frappe pas
immédiatement votre esprit avec une force semblable a celle de la sensation.
La conclusion la plus évidente est certainement en faveur d’un dessein, et il
faut du temps, de la réflexion et de I'étude pour rassembler les objections
frivoles, quoique abstruses, qui peuvent soutenir Iincroyance. Quiconque
regarde le male et la femelle de chaque espéce, la correspondance de leurs
organes et de leurs instincts, leurs passions et tout le cours de la vie avant et
apres la génération, ne peut que prendre conscience que la reproduction des
especes est dans lintention de la nature. Des millions et des millions
d’exemples de ce type se présentent partout dans l'univers et aucun langage
ne peut transmettre un sens plus intelligible et plus irrésistible que cet
ajustement précis des causes finales. Quel degré de dogmatisme aveugle faut-

121



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

il donc avoir atteint pour rejeter des arguments aussi naturels et aussi
convaincants ! (Hume, 1976 : 111, 176-177)*.

L’argument de Cléanthe est gouverné par I'analogie technique entre les produits de Iart
humain et les étres naturels. Ceux-ci, a partir du moment ou ils sont pris comme des produits,
deviennent le premier lien d’une chaine d’inférences dans laquelle les individus de la nature, ou
atomes de perception, promus a la condition de parties, permettent de parvenir a un tout — et
cela sans violer a aucun moment, apparemment, les lois du mécanisme universel. Dans

'analogie de Cléanthe, le monde apparait comme une horloge, Dieu comme un horloger.

Mais cet argument, bien qu’autorisé et méme exigé par le sens commun, est aux yeux de
Philon moins solide, moins sensé¢ qu’il ne parait. Lorsque Cléanthe exhorte ses interlocuteurs a
« contempler le tout et chacune de ses parties », en promettant qu’ils constateraient « qu’il n’est
quune grande machine, subdivisée en un nombre infini de plus petites machines qui, de
nouveau, admettent des subdivisions jusqu’a un degré tel que les sens et les facultés de ’homme
ne peuvent les découvrir et les expliquer », la formulation méme de la doctrine, d’une certaine
facon, décide par avance de son sort (Hume, 1976 : 11, 164). Il ne sert a rien d’alléguer, comme
il le fait ensuite, que la “curieuse adaptation des moyens aux fins dans toute la nature ressemble
exactement, mais en beaucoup plus grand, aux productions des artifices humains (buman
contrivance), du dessein humain, de la sagesse et de lintelligence humaines » (164), car il s’agit
dans ce raisonnement, certes persuasif, d’'une inversion des termes du probléme. I.’ajustement
entre les moyens et les fins dans les produits de I'art humain gpprend aux hommes, grice a
I’habitude, a retrouver un méme rapport nécessaire dans les produits de la nature. La
perception des objets de I'art humain en tant que totalités dessinées selon une méme idée et
douées de parties cohérentes et réciproquement dépendantes, dont le rapport détermine le tout,
les ameéne a retrouver ce méme caractere dans les objets naturels ; et elle les précipite surtout
dans une comparaison entre les objets artistiques de confection humaine et la nature en tant
quun «monde » doué précisément des mémes qualités de ces objets, y compris la dépendance

par rapport a une fin intelligente et sage qui lui est extrinseque.

Ce type de raisonnement, comme l'observe ensuite Déméa, affaiblit la position des

théistes et raffermit celle des athéistes, parce qu’elle ne prouve effectivement pas I'existence de

2 Nous utilisons ici I’édition critique de J. V. Price. Toutes les traductions des passages des Dialogues sont
données dans la version de Philippe Folliot, publié dans le site http://classiques.uqac.ca/.

122



Dieu (164). Devant ce reproche, Philon expose le principe qui 'orientera au long de tous les

dialogues :

L’exacte similitude des cas nous donne une parfaite assurance sur un
événement identique et nous ne désirons ni ne cherchons ensuite d’évidence
plus forte. Mais, quand vous vous écartez, tant soit peu, de la similitude des
cas, vous diminuez proportionnellement I'évidence et vous pouvez
finalement la ramener a une trés faible amalogie qui, de T'aveu général, est
susceptible d’erreur et d’incertitude. Apres avoir fait 'expérience de la
circulation du sang dans les créatures humaines, nous ne doutons pas de sa
réalité chez Titins et chez Mavius. Mais, en faisant I'expérience de la circulation
chez les grenouilles et les poissons, c’est seulement une présomption, méme
si elle est forte, venant de 'analogie, qu’elle ait lieu aussi chez les hommes et
les autres animaux. Le raisonnement analogique est encore plus faible quand
nous inférons la circulation de la seve chez les végétaux de notre expérience
de la circulation du sang chez les animaux ; et ceux qui ont hativement suivi
cette analogie imparfaite ont été trompés, ce quont montré des expériences
plus précises. (Hume, 1976 : 11, 167)

La formulation de la régle de l'analogie dans des termes expérimentaux, a condition
qu’on respecte la comparaison entre les objets de 'expérience, permet a Philon de refuser aussi
bien la physico-théologie de Cléanthe que des réfutations supposées de lexistence de Dieu.
C’est bien, on peut dire, la position la plus compatible avec les principes de la philosophie de
Hume. Devant la possibilité « d’erreur et d’incertitude », le plus prudent c’est d’adopter une
position d’indécision de précaution, et de reconnaitre les mérites de chaque parti impliqué dans
cette discussion tout en indiquant leurs fragilités (Groulez, 2005 : 110 ss). Car, finalement, si les
hommes adoptent certaines habitudes de raisonnement, il faut vérifier si de telles habitudes ne
répondent pas a des nécessités qui s'imposent a eux comme une espece de filtre, qui épure des
perceptions confuses ou disparates. Pour éviter la téléologie, enracinée dans nos habitudes
mentales, il faut perfectionner les sens pour arriver a une perception du monde aussi nette que
celles des critiques sur les objets artistiques. A cette différence pres que les totalités
intentionnelles que les critiques contemplent sont remplacées, dans I'investigation de la nature,
par des agrégats non-intentionnels gouvernés par des lois générales. Confondre ces deux genres
d’objets dans une méme reégle d’analogie, inférer, de I'existence d’ensembles articulés par
I'intelligence humaine, Tarticulation d’une totalité naturelle découlant d’une intelligence,
immanente ou transcendante, frise le délire. Ou, dans les mots de Deleuze, «il n’y a pas de
systeme achevé, il n’y a pas de synthése et de cosmologie qui ne soient imaginaires »
(Deleuze, 1953 : 86). Une fois cela fait, il faudra ajuster le langage, cet efficace transmetteur de
nos croyances, naturelles ou artificielles, et accepter que les étres naturels, et la nature elle-

méme, sont toute autre chose que les produits d’un art (Lebrun, 1982 : 268-269).

123



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

La critique de Philon ne s’y réduit pas, elle y ajoute des développements décisifs tout au
long de Pouvrage. Lun des plus intéressants s’initie dans la partie V, lorsqu’il entreprend de
démonter les preuves fondées sur cet expédient, dont abusent les théistes, examinant le mode
de démonstration qu’ils adoptent. Ce qui est en cause est « Pargument expérimental », auquel les
partisans de Newton font appel pour démontrer, a partir de P'expérience, I'existence de Dieu.
Selon Philon, les exces dans 'application de cette méthode, fondée sur la maxime «like effects
prove like causes » (« des effets similaires prouvent des causes similaires »), entrainent Iillusion
d’une extension de 'expérience, qui comprendrait non seulement les objets des sens, mais aussi
ceux qui, par une insuffisance de la nature humaine, échappent a sa cognition directe (Hume,
1976 : V, 188). Ce principe est valable, reconnait Philon ; mais la force de 'argument qui se
baserait sur lui dépend du degré de ressemblance (/keness) entre Peffet et la cause : plus la

ressemblance sera petite, « moins expérience sera concluante » (Hume, 1976 : V, 188-189).

Une fois admise cette prémisse, il ne restera au théiste que d’accepter la conclusion que,
si «la magnifique scéne de la nature qui s’ouvre devant nous» possede «des limites aussi
infiniment larges» que nous ne parvenons méme pas a les concevoir, c’est-a-dire a les
connaitre, hors de question de la comparer aux produits de 'art humain et inférer, de cette
comparaison, lexistence d’une intelligence créatrice. Il est tout a fait «déraisonnable»
(unreasonable) de vouloir « former notre idée d’une cause aussi illimitée a partir de P'expérience

des étroites productions du dessein et de 'invention de ’homme » (Hume, 1976 : V, 189-190).

Pour le prouver, Philon fait appel a des exemples puisés dans I’histoire naturelle : le
microscope, les découvertes de 'anatomie, de la chimie, de la botanique, bref, 'usage adéquat
de la méthode expérimentale, avec les découvertes qu’elle permet, tout cela montre non pas
«de nouvelles instances d’art et d’invention (contrivance) », comme le suppose Cléanthe, mais que
«la cause de tout est largement différente du genre humain et de tout objet de 'expérience et de
lobservation humaines ». On en conclut que, toutes les fois qu’on juge trouver dans ces objets
des produits analogues a ceux de I'art humain, des traces d’une intelligence comme celle de
I’homme, on commet le contresens de I'anthropomorphisme, en projetant les attributs
intellectuels de ’homme sur les objets qu’il voit dans la nature. C’est comme si I’ homzo faber, étre

qui projette et fabrique des objets pour répondre a ses propres nécessités, se contemplait lui-

124



méme dans un monde étranger a ses habitudes mentales, projetant des fins la ou elles n’existent

pas’ - espéce de leurre narcissique, mais pratiquement inévitable :

Et que dites-vous des découvertes en anatomie, en chimie et en botanique ?
Ce ne sont certainement pas des objections, répondit Clanthe, elles
découvrent seulement de nouveaux exemples d’art et d’industrie. C’est encore
I'image de Pesprit réfléchi sur nous par d’innombrables objets. Ajoutez un
esprit semblable a lesprit humain, dit Philon. Je n’en connais pas d’autre, reprit
Cléanthe. Et plus la ressemblance est importante, mieux c’est, insista Philon.
Certes, dit Cléanthe (Hume, 1976 : 'V, 190).

Les protagonistes s’opposent 'un a l'autre, I'un d’eux sait exactement ce qu’il en est,
lautre juge qulil se trouve dans une position en fait bien différente de celle quil occupe
vraiment. Car, si pour Cléanthe les découvertes des sciences confortent 'argument du dessein,
pour Philon elles le démentent de facon catégorique, dans la mesure ou elles renforcent
I'impression que tous ces étre naturels exhibent une structure tres différente de celle dont sont
composés les produits de I'art humain. Mais le sens commun est du c6té de Cléanthe, et tend a
reconnaitre, au contraire, dans les choses de la nature, des ceuvres de fabrication divine, tels que

le sont, a une autre échelle, les produits de I’art humain.

Conscient que son interlocuteur possede un avantage considérable, mais, en méme
temps, sachant que, en dernicre instance, l'analyse conceptuelle lui donnera raison, Philon

examine ce quimplique la supposée analogie technique, et montre :

1) Que Tidée de nature en tant que systéme mécaniciste présente des « difficultés »
apparemment «insurmontables» du point de vue de la conception de l'opération de ses
engrenages. 2) Que la complexité de ce supposé produit de lart divin n’implique pas
nécessairement une intelligence unique comme principe, comme le montre I'exemple du
bateau : celui qui penserait, en voyant cette machine accostée au port, que sa construction est le
résultat d’un dessein et d’une construction uniques, éprouverait une grande déception lorsqu’il
saurait que beaucoup d’ingénieurs 'ont projetée et que nombreux artisans 'ont fabriquée. 3)
Que toute la dextérité d’un ingénieur et toute la complexité de la pratique d’un artisan ne
peuvent avoir de commune mesure avec un art tel qu’il serait nécessaire pour créer ce monde,
en supposant qu’il se préte a étre considéré comme un art — il faut remettre en question, selon
les termes de Didier Deleule, I'inférence qui relie «la qualité du produit a la rationalité du

projet» (Deleule, 1979 : 270). 4) Finalement, que si, néanmoins, le théiste veut insister sur son

® Kant reprendra ce schéma dans la Premiére introduction a la Critique de la faculté de juger, VII, note (Kant,
1975). Sur ce point en général, voir Georges Canguilhem, “Machine et organisme” (Canguilhem, 1966).

125



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

épreuve analogique, il devra avouer que ce monde, ou ce «systéme» peut tres bien étre le
résultat de « beaucoup de travail perdu, de nombreux essais infructueux et d’un progres lent et
continu poursuivi durant de nombreux siecles dans I'art de créer des mondes (22 the art of world-

matking) » (Hume, 1976 : V, 191).

Lactivité technique est imparfaite par définition, comme le montre 'expérience ; et le
transfert d’une conception intellectuelle a un support matériel requiert toujours, aussi bien dans
artisanat que dans les beaux-arts, des ajustements et des corrections, sans qu’on n’ait aucune
garantie de la réussite de Pentreprise. Il n’y a donc raison d’insister sur I'analogie technique,
lorsque tout ce qu’on peut en conclure est que «'univers, un jour, est né de quelque chose de
semblable a un dessein, mais, au-dela de cette position, on ne peut étre certain d’aucune
circonstance et il ne reste plus au théologien, qu’a rabouter chaque point de son systeme a l'aide

des fantaisies et des hypotheses les plus extravagantes » (Hume, 1976 : V, 194).

La démonstration de Philon est commentée par Déméa : «une structure (fabric) édifiée
sur de telles fondations, ne peut étre que trop instable ». Cette évidence est 'occasion que
Philon attendait pour « rendre encore plus insatisfaisante » la preuve de la démonstration des
attributs divins a partir de 'expérience, affaiblissant ainsi encore plus la position de Cléanthe
(Hume, 1976 : VI, 195). Comme précédemment, le point de départ est le principe « like effects
arise from like causes » (« des effets similaires découlent de causes similaires »). A la différence
pres que, maintenant, ce « supposé fondement de toute religion » est posé comme équivalent a
un principe voisin, « de la méme espece » et qui « dérive de la méme source d’expérience » : «si
I'on observe que plusieurs circonstances connues sont semblables, on constate que les
circonstances inconnues seront aussi semblables. Ainsi, si nous voyons les membres d’un corps
humain, nous concluons que ce corps est aussi accompagné d’une téte ’homme, méme si elle

nous est cachée » (Hume, 1976 : VI, 195).

I’assimilation des deux principes, telle que Philon la propose, est bien inévitable, dans
la mesure ou tous deux se basent sur 'observation et sur I'inférence par répétition, c’est-a-dire
sur I'expérimentation, et qu’ils ont la méme configuration logique (tout aussi élémentaire, dans
les deux cas). Se mouvant sur le terrain dune philosophie qui se veut authentiquement
expérimentale, dont les conclusions aspirent donc au statut de science, tout ce que le théisme
représenté par Cléanthe peut offrir n’est toutefois qu’un «air de probabilité ». C’est cet air que

I'astuce de Philon est sur le point de briser :

126



Or, si nous examinons lunivers, pour autant quil tombe sous notre
connaissance, il ressemble beaucoup a un animal ou a un corps organisé et il
semble mu par un semblable principe de vie et de mouvement. La matiere y
circule continuellement sans produire de désordre, les pertes continuelles de
toutes les parties sont sans cesse réparées, la plus étroite sympathie se percgoit
dans tout le systeme et chaque partie, chaque membre, en remplissant sa
propre fonction, assure aussi bien sa propre préservation que celle du tout.
J’en infere donc que le monde est un animal et que Dieu est I'dwe du monde,
qu’il le meut et qu’il est mu par lui (Hume, 1976 : VI, 195-196).

Dans ce passage, Marianne Groulez identifie “T'usage sceptique de largument de
interlocuteur” comme la stratégie adoptée par Philon (Groulez, 2005 : 102). Passé en revue,
I'univers que nous connaissons est plus semblable a un corps animal ou organisé qua une
machine de construction humaine. Car dans cet univers, en tant que représenté par
I'imagination, en tant que systeme, on peut observer une espece d’équilibre assuré par la
«sympathie » entre les parties qui forment le tout, tel que nous le trouvons. Cest le méme
principe de sympathie qui, dans le Traité de la nature humaine, explique I'idée fictive de totalité des
corps organiques, fiction qui possede son utilité, a condition qu’elle soit reconnue en tant que
telle (Hume, 2007 : 1.4.12). D’apres Hume, elle est produite par la rapidité avec laquelle les
perceptions se succedent les unes aux autres dans 'imagination, ce qui fait qu’on les prend
comme simultanées. Dans le cas d’objets organisés, constitués de parties qui montrent des

affinités réciproques entre elles, cette illusion est renforcée et devient inévitable.

ITI. Un monde organique

Dans Pargument de Philon, une idée similaire de totalité, référée a la nature, est enrichie d’un
rajout, selon lequel ce monde est habité par la déité, par son ame, qui est partie constitutive du
systeme. La saveur panthéiste de cette élucubration est indéniable, et Philon insiste sur cet
aspect, non sans plaisit. En commentant les systemes des anciens, notamment celui du

stoicisme, dont il a partiellement extrait son hypotheése, il affirme :

L’esprit et le corps, ils les connaissaient parce qu’ils les ressentaient tous les
deux. Ils savaient aussi de la méme fagon qu’il y avait un ordre, un
arrangement, une organisation, un mécanisme interne dans les deux et il ne
pouvait que sembler raisonnable de transférer cette expérience a 'univers et
de supposer que lesprit et le corps divins étaient aussi du méme age et
avalent tous les deux un ordre et un arrangement qui leur étaient
naturellement inhérents et en étaient inséparables (Hume, 1976 : VI, 196-
197).

127



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

Cet argument convient aux buts de Philon, car non seulement il s’appuie sur une
inférence faite a partir d’'une expérience directe, celle de la sensation du corps et de Iesprit par
’homme qui pense, ou bien, de ’homme qui se représente, en pensant, comme étant formé par
deux substances distinctes, mais aussi elle permet, de surcroit, de saper les bases du principe de

'analogie technique, a laquelle Cléanthe continuera de s’attacher jusqu’a la fin des Dialogues.

La faiblesse du principe de Cléanthe, apparemment si raisonnable, consiste a ignorer
une ¢évidence des sens, telle que la révele une observation attentive ; comme le soutient Philon,
«il y a d’autres parties de I'univers (outre les machines créées par ’homme) qui ressemblent
encore davantage a la tessiture (fzbric) du monde » - il faut songer la structure du monde, non pas
son étendue, et alors on verra qu’il « ressemble manifestement plus a un animal ou a un végétal
qu’il ne ressemble a une horloge ou a un métier a tisser » (Hume, 1976 : VII, 202). Cela veut
dire que son «mécanisme interne» (wnternal machinery) tend plutot, dans la fagon dont
I'imagination leur représente, a celui des étres organisés qu’a celui d’'une machine, ce qui
proscrit en effet I'analogie technique. Le plus grand probleme de celle-ci est la dissociation
entre lartiste et le produit, le projet et Pceuvre, le dessein et la réalisation, comme si ces termes
ne pouvaient pas se retrouver dans un méme systeme dans une relation de simultanéité et
d’interdépendance. Or c’est justement cela que les étres organisés semblent proposer a
I'observateur scrupuleux : inhérence de I'esprit au corps, du principe intellectuel a I’économie
animale. Comme le fait observer Deleule, 'hypothése élaborée par Philon, d’une «nature
animée et aveugle, mue par une nécessité interne » (Deleule, 1979 : 259), est proche de la notion
d’économie animale, telle qu’elle se trouve dans la physiologie non-mécaniciste de son époque :
une machine qui s’organise elle-méme et qui fonctionne par elle-méme, sans obéir a un projet

préalable ou dépendre d’un opérateur externe®,

Avec cette considération, Philon ne trace pas encore un systeme alternatif a ceux de
Cléanthe ou de Déméa ; il ne fait que disséquer 'argument de 'analogie en le conduisant dans
la direction la plus cohérente pour I'imagination, s’appuyant pour cela sur le critere de la plus
grande ou de la plus petite ressemblance entre les termes comparés. Il en extrait des
conséquences importantes, opposant au modele technique celui de la génération

physiologique :

* On trouve dans la physiologie d’un proche de Hume, William Cullen, une conception assez similaire
de celle-la, fondé dans ’analyse chimique ; voir Donovan (1975).

128



Notre ami Cléanthe, reprit Philon, comme vous I'avez entendu, affirme que,
puisqu’aucune question de fait ne peut étre prouvée autrement que par
Pexpérience, I'existence d’un dieu n’admet de preuve par aucun autre moyen.
Le monde, dit-il, ressemble aux objets fabriqués par ’'homme. Sa cause doit
donc aussi ressembler a leur cause. Nous pouvons ici remarquer que
Popération d’une tres petite partie de la nature, a savoir ’'homme, sur une
autre partie trés petite, a savoir cette maticre inanimée qui se trouve a sa
portée, est la regle par laquelle Clanthe juge de lorigine du tout, et (131) qu’il
mesure des objets aussi largement disproportionnés par le méme critere
individuel. Mais, pour ne pas insister sur toutes les objections tirées de ce
sujet, jaffirme quil y a d’autres parties de l'univers (outre les machines
inventées par ’'homme) qui ressemblent encore davantage a la structure du
monde et qui offrent donc une meilleure conjecture sur l'origine universelle
de ce systeme. Ces parties sont les animaux et les végétaux. Le monde
ressemble manifestement plus a un animal ou a un végétal qu’il ne ressemble
a une montre ou un métier a tricoter. Il est donc plus probable que sa cause
ressemble a la cause des premiers, cause qui est la génération ou la végétation.
Nous pouvons donc inférer que la cause du monde est quelque chose de
semblable ou d’analogue a la génération ou a la végétation (Hume, 1976 : VII,
206-207).

L’opposition entre génération et création se fait sur fond d’incertitude générale,
puisqu’aucune des hypothéses n’est prouvée par Pexpérience. Mais cela suffit déja a Philon, qui
conclut tout d’abord que le principe organique de la génération est plus vraisemblable que le
principe mécanique de la création ; puis, que de la génération on ne puisse pas inférer une
raison ou un dessein, ainsi que de la création on ne peut inférer une théogonie ; enfin, que c’est
au contraire la raison qui semble advenir de la génération, ce qui ramene la faculté rationnelle
au plan de linstinct et rabaisse ’'homme a la condition d’un simple animal, fabricant il est vrai,
mais pas plus spirituel que les autres pour autant (Hume, 1976 : VII, 203-204). S’écroule ainsi,
par extension, I'llusion d’une raison divine qui planerait sur le monde et qui laurait créée
spontanément. Plus raisonnable, contrairement aux dictats d’un certain sens commun, est

d’imaginer le monde comme le produit d’un processus de génération.

La réponse de Cléanthe a cette manceuvre extréme est timide. Il s’adresse a Philon :
selon vos criteres, lui dit-il, 'analogie la plus raisonnable serait entre le monde et une plante,
non pas entre le monde et un animal, puisque dans I’animal, considéré en lui-méme on ne
trouve « pas d’organes des sens, pas de sicge de la pensée ou de la raison, pas d’origine précise
du mouvement et de I'action. En bref, le monde parait ressembler davantage a un végétal qua
un animal et, dans cette mesure, votre inférence ne saurait conclure en faveur d’une ame du
monde» (Hume, 1976: VI, 197-198 ; aussi Hume, 2007 : I, 3-16). L’analogie organique
suggérée par Philon serait ainsi rejetée, ce qui validerait tacitement le modéle technique soutenu
par Cléanthe. Mais ce rejet est apparent, et ouvre en fait le chemin pour qu’il expose sa

véritable position, irréductible par rapport au théisme de Cléanthe. Car bien que I'idée d’une

129



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

ame du monde soit plus cohérente aux yeux de Philon que celle d’une intelligence extérieure au
monde, les deux modeles souffrent d’'un méme défaut, dont Cléanthe semble ne pas se rendre
compte. Ainsi, quand il allegue, par la suite, que le modele de l'inhérence est désavoué par
Pexpérience, qui nous donne des signes que le monde est éternel et que sa création est récente,
et quand il affirme, a titre de corroboration, que «rien sinon un bouleversement total des
¢léments ne pourra jamais détruire tous les animaux et végétaux emrgpéens qu’on trouve
aujourd’hui dans le monde occidental », Philon se sent le droit de répliquer : « et quel argument

avez-vous contre de tels bouleversements » ? (Hume, 1976 : VI, 199). Et il poursuit :

On peut trouver sur la Terre enticre des preuves solides et presque
incontestables que chaque partie du globe a été pendant tres longtemps
recouverte par I'eau. Et méme si 'on suppose que ordre est inséparable de la
matiere et quil lui est inhérent, la matiére peut cependant connaitre de
nombreuses et grandes révolutions pendant des périodes infinies de la durée
¢ternelle. Les changements incessants auxquels chaque partie de la matiere est
sujette semblent indiquer de telles transformations générales bien qu’on
puisse en méme temps observer que tous les changements et toutes les
altérations dont nous avons eu I'expérience ne sont que des passages d’un état
d’ordre a un autre et que la matiere ne peut jamais rester dans une totale
absence d’ordre et une totale confusion (Hume, 1976 : VI, 200).

I’idée, qui part de Cléanthe, d’invoquer le fantdme des bouleversements généraux (idée
dont l'origine remonte au stoicisme ancien, mais qui est en vogue dans les théories géologiques
de I'époque de Hume), rend I'avantage a Philon, qui peut maintenant achever la construction
du modéle organique, renvoyant le processus de génération du monde non pas a une cause
premiere, mais a une activité constante qui se déroule sur la toile de fond de Iéternité. La
suggestion dans l'expérience de tels «bouleversements généraux» permet qu’une variation
décisive soit introduite dans la théorie de I'ame du monde. Car si dans le modcle organique
antérieure il paraissait nécessaire d’admettre un dessein immanent a la nature, il est désormais
clair que la génération n’a ni commencement ni fin, que la matiere surgit en tant qu’un principe
aveugle de l'ordre de I'univers, thése qui a I'avantage d’expliquer les imperfections qui se

trouvent dans ce systeme, auxquelles Philon avait déja fait allusion.

Un arbre donne un ordre et une organisation a 'arbre qui vient de lui sans
connaitre 'ordre et c’est l]a méme chose pour un animal et ses petits ou un
oiseau et son nid. Les exemples de ce genre sont méme plus fréquents dans le
monde que les exemples d’ordre qui viennent de la raison et de I'art. Dire que

130



tout cet ordre chez les animaux et les végétaux procede en derniére analyse
d’un dessein, c’est supposer la question résolue. On ne peut étre certain de ce
point important qu’en prouvant deux choses « priori, que cet ordre est, par sa
nature, inséparablement attachée a la pensée et qu’il ne saurait jamais, de lui-
méme ou par des principes originels inconnus, appartenir a la matiere (Hume,
1976 : V11, 205-200).

Dénouement doublement contraire aux intéréts du théiste : sa preuve est démentie, et a
la place apparait, comme these la plus vraisemblable, la preuve du contraire de ce qu’il affirmait.
Pour Philon, le seul fait est que I'expérience, malgré tout ce qu’elle peut suggérer a tel ou tel
observateur, ne corrobore en définitive aucune des theses exposées — bien que I'évidence tende
fortement du c6té du modele de la génération, que Hume met au service de Philon a partir des
écrits de Maupertius et de I’Histoire naturelle de Butfon (Knox-Shaw, 2008). Ce qui suffit a priver

de fondement la supposée religion naturelle de Cléanthe.

Mais le sceptique ne s’en contente pas. L’opposition entre deux theéses sur le monde,

I'une qui affirme sa création récente, 'autre son éternité, est plus qu’une joute entre défenseurs
b b

de théories qui en derniére instance ne peuvent étre prouvées ni démenties. C’est P'occasion

pour que Philon, se fiant a 'expérience et a I'observation tout autant que Cléanthe voire plus

encore, puisse conclure en faveur de la primauté, au-dessus des différents systemes délinéés, de

la nécessité.

Comment les choses auraient-elles pu étre ce qu’elles sont s’il n’y avait pas un
principe d’ordre originel quelque part, inhérent a la pensée ou a la maticre ?
Et il est indifférent de donner la préférence a 'une ou a l'autre. e hasard n’a
aucune place dans aucune hypothése, sceptique ou religieuse. Tout, c’est
certain, est gouverné par des lois stables et inviolables et, si 'essence intime
des choses nous était révélée, nous découvririons une scéne dont nous
n’avons a présent aucune idée. Au lieu d’admirer 'ordre des étres naturels,
nous verrions clairement qu’il était absolument impossible que les choses
[méme] dans le moindre détail admissent toute autre disposition (Hume,
1976 : VI, 205-200).

IV. La problématique de la nécessité dans « ’économie des choses »

L’espece d’antinomie entre le théisme et le panthéisme qui se dessine dans les discours de
Cléanthe et de Philon est dissoute dans la primauté de la nécessité. « Admirer Pordre des étres
naturels », c’est reconnaitre qu’il existe un ordre, mais non un dessein, et c’est aussi admettre
que I'apparence de sens ne se confond pas avec une finalité réelle, et qu’elle peut étre imposée a
I'image du monde par des nécessités inhérentes a la vie humaine (Deleule, 1979 : 261). Le

monde naturel, ou ’'homme se trouve et dont il est parti intégrale, n’est pas pris en tant

131



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

qu'ordre, produit, il est un systéme, régi par des lois, et ce sont elles, et non pas un dessein
originaire ou une ame essentielle, qui lui donnent sa cohérence, que I'imagination scientifique
reconstitue péniblement et que la raison philosophante éléve au statut de principe, en situant
leur origine dans I'imagination. Le scepticisme de Philon, qui dans ce passage est également
celui de Hume, débouche sur une suspension du jugement ; mais cette suspension est partielle,
en méme temps qu’elle refuse les vols de la métaphysique, elle cede devant ’évidence des sens,
pourvu que celle-ci soit soumise a 'examen et dament interprétée. Ce que 'imagination réglée
produit est un monde ni plus ni moins vrai que d’autres possibles, créé cependant selon des
regles établies par des criteres plus méticuleux que ceux que certains philosophes adoptent

(particulierement les adeptes de la physique newtonienne).

On trouve ainsi dans les Dialogues cette topique depuis toujours chere a Hume : la faible
différence de degré qui sépare la réalité de la fiction, et qui oblige a méditer sur ce qu’elles ont
en commun, Paspiration de I'imagination a se régler et a se limiter soi-méme (Hume, 1999 : I,
III). Cette aspiration, dans le cas de la compréhension de l'univers en tant que systeme, ne peut
étre que partiellement satisfaite, car les signes sur lesquels 'imagination se fonde sont limités en
nombre, et leur poids, en tant qu’évidence d’un ordre, est faible. L’affirmation de la nécessité en
tant que principe de lordre est moins un retour au rationalisme du siccle antérieur que la
résignation de I'imagination a la seule espece de connaissance affirmative qui lui soit autorisée

par expérience.

Mais en méme temps, il reste a Philon a examiner une question délicate. Si rien dans ce
monde ne vient d’un dessein, transcendant ou immanent, si tout dépend de la nécessité aveugle,
comment expliquer la récurrence des formes naturelles, des conformations spécifiques des étres
organisés ? Ignorer cette question impliquerait payer un prix trop élevé pour une hypothese
spéculative, ne sacrifiant rien de moins que l’histoire naturelle elle-méme, responsable de la
génération et de la manutention des individus et des espéces. L’expérience suggere que 'univers
peut étre compris en tant que systeme; dans quelle mesure la nécessité peut expliquer

l'ordonnancement de ce systeme et la formation des étres organisés ?

Y a-t-il un systeme, un ordre, une économie des choses par laquelle la mati¢re
puisse conserver cette perpétuelle agitation qui lui semble essentielle et qui
maintienne cependant une constance dans les formes qu’elle produit ? Il y a
certainement une telle économie, car c’est actuellement le cas pour le monde
présent. Le mouvement perpétuel de la maticre, en moins d’une infinité de
transpositions, doit donc produire cette économie, et cet ordre, une fois
établi, se maintient pour de nombreuses périodes, sinon pour I'éternité. Mais,

132



partout ou la matiere est ainsi équilibrée, arrangée et ajustée qu’elle continue
dans son mouvement perpétuel et préserve pourtant une constance dans les
formes, sa situation doit, de tout nécessité, avoir entierement la méme
apparence d’art et d’arrangement que celle que nous observons a présent.
Toutes les parties de chaque forme doivent étre en relation aux autres parties
et avec le tout, et le tout lui-méme doit étre en relation avec les autres parties
de lunivers, avec I'élément dans lequel ces formes subsistent, avec les
matériaux avec lesquels elle répare ses pertes et son déclin, avec toute autre
forme, hostile ou amicale. Un défaut dans 'une de ces particularités détruit la
forme, et la mati¢re qui la compose se déregle de nouveau et est jetée dans
des fermentations et des mouvements irréguliers jusqu’a ce qu’elle s’unisse a
quelque autre forme réglée (Hume, 1976 : VIII, 210-211).

Les lois du mouvement, qui agissent sur la matiére (mais qui n’en sont pas issues),

fournissent ainsi ce qu’Hume appelle une « économie », par opposition a un « dessein ».

Cette économie est décrite par Philon en détail quand il s’agit, dans la partie XI des
Dialogues, d’énumérer les maux qui affligent le monde et la condition humaine, démentant ainsi
la these d’un ordre bienveillant des choses. Au milieu d’un argument moral qu’il n’y a pas lieu
de reconstituer ici (Malherbe, 1984), Philon montre que «la présente économie du monde »
consiste dans le «cours régulier de la nature», dont les causes sont «secretes, variables et
complexes » (Hume, 1976 : X1, 234). Ceci dit, il y a une économie particulicre, « de la création
animale » par laquelle «les douleurs, aussi bien que les plaisirs, sont employées pour exciter
toutes les créatures a laction et les rendre vigilantes dans ce grand ouvrage qu’est la
conservation de soi» (Hume, 1976 : XI, 234-235). La réalisation de cette tache est permise par
un troisieme principe d’économie, par lequel I’économie particuliere est mise en rapport direct
avec I’économie générale, et qui consiste dans «la grande parcimonie avec laquelle tous les
pouvoirs et toutes les facultés sont distribués a chaque étre particulier ». L’ajustement des
«organes et aptitudes de tous les animaux » est tel et « si bien adaptés a leur conservation » que,
«aussi loin que Thistoire ou la tradition remonte, il ne semble pas qu’une seule espéce ait
disparu de 'univers » (Hume, 1976 : XI, 235). Permanence des especes, continuité du milieu qui

leur impose les nécessités auxquelles répond leur physiologie.

Générosité de la nature ? Au contraire, «la nature semble avoir fait un calcul précis des
besoins de ses créatures et, comme un maitre sévére, elle ne leur a pas offert plus de pouvoirs et
de dons que ce qui est strictement suffisant pour les satisfaire » (Hume, 1976 : XI, 235). Dans
les étres organisés, il n’y rien de plus ni rien de moins que ce qui est nécessaire a leur survie.
L’histoire de la nature, aussi loin qu’elle parvienne, semble confirmer lintelligence de ce calcul
et montrer I’équilibre parfait entre la parcimonie des moyens de I’économie animale et les

exigences qui lui sont imposées par 'économie du tout. Philon semble ainsi s “acheminer vers la

133



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

conclusion que, bien qu’il n’y ait pas de dessein, 'économie satisfait pourtant, a différents
niveaux, a toutes les prérogatives de I'ordonnancement qui s attacheraient a un dessein. Ce
n’est cependant pas ce qu’il entend montrer. Car si, en effet, il y a un ordre, tout indique qu’il se
doit plutot a un ajustement fortuit entre des parties de maticre qui suivent la nécessité aveugle
qu’a une pondération sur ce qui serait meilleur pour les parties et, par conséquent, pour le tout.
Ce que l'on trouve dans «la grande machine de la nature » est une « opération imprécise des
ressorts et des principes». La nécessité est locale, elle concerne les lois du mouvement qui
agissent sur la matiere, elle ne se reflete pas sur le dessin général qui en résulte, si ce n’est de

facon circonstancielle.

D’ou l'idée que des bouleversements pourraient recomposer de temps a autre la face de
la nature sans porter préjudice a 'ordre lui-méme, puisqu’ils seraient causés, de toute fagon, par
les mémes lois agissant depuis toujours. La péroraison de Philon mérite d’¢tre citée dans son

intégralité :

11 faut reconnaitre qu’il est peu de parties dans 'univers qui ne semblent pas
servir quelque dessein et dont la suppression ne produirait pas des
dysfonctionnements et des désordres visibles dans le tout. Les parties se
tiennent les unes aux autres et on ne peut en toucher une sans affecter le reste
a un degré plus ou moins important. Mais, en méme temps, il faut remarquer
que ces parties ou principes, malgré leur utilité, ne sont pas exactement
ajustés de facon a se tenir dans les bornes de leur utilité. Elles sont toutes
susceptibles, en toute occasion, d’aller d’'un extréme a I'autre. On imaginerait
que cette grande production n’a pas recu la derni¢re main de son fabricant, si
peu finies sont toutes les parties et si grossiers sont les traits avec lesquels elle
est exécutée. Ainsi les vents sont nécessaires pour transporter les nuages sur
la surface du globe et ils aident les hommes dans la navigation, mais que de
fois ils deviennent nuisibles en formant des tempétes et des ouragans ! Les
pluies sont nécessaires pour nourrir toutes les plantes et tous les animaux de
la terre, mais que de fois sont-elles défaut ou sont-elles excessives ! La chaleur
est nécessaire a toute vie et a toute végétation, mais on ne la trouve pas
toujours dans la proportion qui convient. Du mélange et de la sécrétion des
humeurs et des sucs dépendent la santé et la prospérité de tout animal, mais
les parties n’accomplissent pas leurs fonctions propres avec régularité. Quoi
de plus utile que toutes les passions de 'esprit, 'ambition, la vanité, 'amour,
la colere | Mais que de fois rompent-elles les amarres et causent-elles les plus
grandes convulsions dans la société ! Il n’est rien de si avantageux dans
'univers qui ne devienne fréquemment pernicieux par exces ou par défaut et
la nature ne s’est pas gardée avec la précision requise contre tous les
désordres et toutes les confusions. L’irrégularité n’est sans doute jamais assez
importante pour détruire une espéce, mais elle suffit souvent pour mener les
individus a la ruine et au malheur (Hume, 1976 : XI, 235-230).

134



Aussi loin que I'imagination humaine puisse voir, I'univers est un tout, et il y a un
ajustement entre ses parties. Mais cet ajustement est imparfait, car, dans leurs relations, ce qui
s’observe c’est la démesure et I'exces, non la proportion exacte qui les ferait ceuvrer ensemble, a
la maniére d’une machine bien régulée. L’organisme, ou la machine animale a laquelle Philon
compare l'univers, est un mécanisme imparfait, qui n’est pas le résultat de lart, et qui,
contrairement aux produits de celui-ci, n’admet guere de perfectionnement. Au-dela des
phénomenes naturels extérieurs, la permanence de I'espece, la misére de I'individu, condamné a
la souffrance et a la mort, tout nous mene a penser que 'économie du systeme du monde est

un principe d’ordre suffisant, mais hautement imparfait.

C’est ce que dit Philon, dans la chaleur de I'argumentation. Une autre question, peut-
étre mineure, est de savoir quelle est la position définitive de Hume au sujet des matieres
cosmologiques. En d’autres termes, il ne peut offrir une position plus cohérente avec la
radicalité de son empirisme que celle proposée par Philon, résolument newtonienne, qui
exploite jusquaux dernieres conséquences, a travers l'analogie, 'aspect expérimental de cette
physique des lois générales. On se souviendra de I'anecdote circulant a Paris dans la deuxieme
moitié du XVIII® siecle. Comme Hume se trouvait un jour dans le salon du baron d’Holbach,
réputé pour la liberté avec laquelle on y discutait et affirmait les positions les plus radicales et
les plus impies en maticre de religion, 'amphitryon et les invités portérent un toast en son
honneur, en le saluant comme «I'un des noétres » - c’est-a-dire comme un matérialiste. Ce a quoi
Hume aurait répondu quelque chose comme «mais il est impossible de Iétre»
(Mossner, 1980 : 475-476). Ce n’est pas quil n’avait pas de sympathie pour les positions de
Diderot ou méme du baron d’Holbach ; quelques arguments de Philon dans les Dialogues,
comme ceux que nous avons cités plus haut, peuvent certainement soutenir un matérialisme
cohérent. Mais il ne pourrait jamais aller aussi loin que ses pairs et, en méme temps, demeurer
sceptique et adepte du systtme de Newton, en tant que partisan dune philosophie
authentiquement expérimentale, et donc cohérente avec ce scepticisme’. Dans une grande
mesure, le profond écart qui sépare Kant et Hume se doit a I'insistance de ce dernier sur le
caractere expérimental de la physique-mathématique. Comme la Critigue de la raison pure
I’explicite des son introduction, ce qui intéresse Kant chez Newton n’est pas laspect
expérimental de sa philosophie, mais la promesse qu’elle pourrait étre réduite a des principes
apodictiques, indépendants de I'expérience. C’est pourquoi cette méme Critigue porte dans ses

pages une apologie du théisme que Philon cherche a condamner dans les Dialogues ; c’est

® D’ou le soustitre du Traité de la nature humaine, “being an attempt to introduce the experimental method
of reasoning into moral subjects” (« Essai pour introduire la méthode expérimentale de raisonnement dans les sujets

moranx »).

135



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

également pourquoi la Critigue du jugement refuse, au nom d’une réhabilitation du théisme, toute
légitimité a I’hypothese opérationnelle, proposée par Philon, de I'assimilation du systéeme du

monde a un organisme ou une machine animale (Lebrun, 2009).

V. L’anthropomorphisme reconsidéré : conclusions

Mais que gagne-t-on finalement en substituant a la notion de dessein la notion d’économie ? 11
est facile de voir dans les arguments de Philon un c6té destructif, mais on oublie qu’ils
légitiment la pratique de Thistoire naturelle séparée de la notion de fin, centrée sur la
physiologie en tant que principe de conformation des étres organisés. Une telle pratique est
largement adoptée, a I'époque de Hume, par les naturalistes, particuliecrement en France.
Renoncer a la notion de dessein, dans lhistoire naturelle, est le premier pas pour que la
constitution des formes puisse étre comprise exclusivement a partir des processus naturels
analogues a ceux des lois du mouvement qui agissent sur la matiere. Outre leur contribution a
cette importante conquéte, qui se consolide au long du XVIII® si¢cle et triomphe au tournant
du siecle suivant, les arguments de Philon visent de plus a permettre une compréhension de ce
que serait, finalement, la fameuse nature humaine. Pour atteindre cet objectif, il doit réaliser une
manceuvre pour le moins inattendue. Il ne s’agit d’effectuer rien d’autre qu’une critique de la
nature qui, selon ses vues, serait excessivement parcimonieuse dans la distribution des dons ;
contrairement a ce quaffirment les stoiques, 'économie du tout n’est pas de sagesse, elle est
plutot d’avarice : la parcimonie adoptée par rapport a une partie #'est pas compensée par les
richesses versées sur d’autres, ce qui devient particulicrement visible lorsqu’on évalue ce qu’il
fallait pour que 'homme puisse avoir un degré plus satisfaisant de bonheur que celui dont il

bénéficie. Ecoutons Philon, critique de 'économie naturelle :

Afin de guérir ces maux de la vie humaine, je n’exige pas que ’homme ait les
ailes de laigle, la rapidité du cerf, la force du beeuf, les membres du lion ou
les écailles du crocodile et du rhinocéros. Je demande encore moins la
sagacité d’un ange ou dun chérubin. Je me contenterai d’accroitre un seul
pouvoir de son ame, une seule faculté. Donnons-lui une plus grande
propension a leffort et au travail, une souplesse d’esprit et une activité
mentale plus vigoureuses. Qu’il soit affairé et appliqué avec plus de constance
! Que I'espece entiere posseéde naturellement une diligence (213) égale a celle
que beaucoup d’individus sont capables d’atteindre par habitude et réflexion
et, sans que le mal s’en méle, les conséquences les plus bénéfiques seront le
résultat immédiat et nécessaire de cette dotation. Presque tous les maux de la
vie humaine, moraux aussi bien que naturels, viennent de l'oisiveté. Si notre
espece, par sa constitution originelle, était exempte de ce vice, de cette

136



infirmité, la parfaite culture de la terre, le progres des arts et de la production,
Iexacte exécution des fonctions et des devoirs s’ensuivraient immédiatement
et les hommes, des lors, pourraient pleinement atteindre cet état de société
qui est si imparfaitement atteint par le gouvernement le mieux réglé. Mais,
comme le courage est un pouvoir, et 'un de ceux qui ont le plus de valeur, la
nature semble déterminée, conformément 2 ses maximes habituelles, a
I'octroyer aux hommes d’une main trés économe et elle préfere les punir
quand il leur fait défaut plutét que de les récompenser quand il leur fait
obtenir des résultats. Elle a structuré 'homme de telle facon que rien sinon la
plus violente nécessité ne peut I'obliger a travailler et elle emploie tous ses
autres besoins pour vaincre, du moins en partie, le manque de diligence et
pour lui donner une part de la faculté dont elle a jugé bon de le priver
naturellement. On peut reconnaitre ici que nos demandes sont tres humbles
et d’autant plus raisonnables. Si nous exigions d’étre doués d’une pénétration
et d’un jugement supérieurs, d’'un gout plus délicat pour la beauté, d’une
sensibilité plus subtile a la bienveillance et a 'amitié, on pourrait nous dire
que, de fagon impie, nous prétendons rompre 'ordre de la nature, que nous
voulons nous élever a un rang plus haut d’existence, que les présents que
nous demandons, n’étant pas conformes a notre état et a notre condition, ne
feraient que nous nuire. Mais il est dur, jose le répéter, il est dur que, placés
dans un monde si plein de besoins et de nécessités, ou presque tout étre, tout
élément soit est notre ennemi, soit nous refuse son assistance, nous devions
aussi lutter contre notre propre tempérament et que nous soyons privés de
cette faculté qui seule peut nous protéger de ces maux multipliés (Hume,
1976 : X1, 230).

Toute cette argumentation de fond anthropologique vise a indiquer un déséquilibre de
manque de sagesse dans la distribution naturelle des dons de la race humaine, et elle peut étre
lue, en ce sens, comme un commentaire assez acide d’un passage de Shaftesbury (dont la
pensée est visée un peu partout dans les dialogues), qui, en tant que bon stoique, plaide de
facon incisive en faveur d’une éeonomie sage, qu’il a le soin (ou I'élégance) de faire équivaloir a ce
que les autres entendent par dessezn. Un passage de ses cahiers de notes montre bien dans quel
sens cette sagesse aurait favorisé 'homme au détriment d’étres qui ont regu, pour leur part,

d’autres dons, mais exclusivement physiques :

So has nature ordered for the other creatures. Such is their hardness,
strength, robustness, readiness. --- But why not the same for man? --- Say as
well: why not wings for man? Why not nature itself for man, not man for nature?
... But if it be not nature for man, but man for nature; then must man, by his
good slave, submit to the elements of nature and not the elements to him. If
in air; he falls: for wings were not given him to fly in air. If in water; he sinks:
for he has not what is necessary for water. If in fire, he consumes. But upon
earth he can do well. Although not within the earth neither: not in every part
of earth: but on the surface of the earth only ... In this view, then, consider
this that the divine man says here, and see how ridiculous the complaint is,
which he so well exposes ... “why was I not made strong as a horse, or hardy
and robust as this on that creature; or nimble and sprightly as the other?” ...

137



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.

And yet when uncommon strength of body and great things are added of that
kind even in our own species; see the consequence what happens! Therefore
it were better and more modest for a person so much in love with an athletic
Milp-like constitution not to ask why was I not made strong as horse? But why was 1
not made a horse? For that would be more suitable. (Shaftesbury, 1993 : 263-65)

Shaftesbury insere une paraphrase de ce texte dans The moralists, a philosophical rhapsody,
publié¢ dans le volume 2 des Caractéristigues (1711), ot Hume laurait certainement trouvée’.
L’intéret de la croiser avec le discours de Philon dépasse treés largement la question de savoir si
la critique est définitive ou non. Il est certain qu’elle est pertinente, considérant le point de vue
sceptique. Mais le plus important est d’examiner comment le pessimisme de Philon et
loptimisme de Shaftesbury changent de position, dans une chorégraphie inusitée. Dans la
version du texte de Shaftesbury que nous avons cité, on percoit clairement que la conclusion
positive du raisonnement est obtenue a partit de constations rafionnelles qui contrarient
évidemment le dészr humain, au point de devoir s'imposer par une figure d’ironie relativement
lourde (celui qui veut étre fort comme un cheval pense d’emblée comme un équin, méme sans
le savoir...). Dans le texte de Philon en revanche, ce sont les constatations de fait, en toute
sérénité, qui amenent a une conclusion consternante, ce qui atténue considérablement son effet,
dans la mesure ou le plus important est déja assuré : la possibilité de contempler sobrement,
sans sursauts de passion, la place de '’homme dans 'économie du tout. Cette contemplation
peut ainsi étre considérée une sorte de compensation des maux d’une créature industrieuse qui
doit se contenter d’une indolence qui lui est imposée par les limites de sa propre constitution,
ou de son économie interne, ou animale, dans sa relation avec I’économie externe, ou de
I'univers. Convenons-en, ceci est bien plus que ce que 'on pourrait attendre d’un « tout» qui

«ne donne que l'idée d’'une nature aveugle fécondée par un principe vivifiant et dont les

& «1ls [les animaux] sont vétus et armés par la Nature méme, qui leur fournit le couvert et le logement.
Tel est le privilege des animaux ; telle est leur force et leur vigueur. — Pourquoi n’en est-il pas de méme
de PHomme ? — Demandez encore pourquoi il n’a pas d’ailes pour voler, de nageoires pour nager ...
comme si la Nature Iavait établi Maitre de tout... Si la Nature n’est point pour ’'Homme, mais ’'Homme
pour la Nature ; il faut alors que ’'Homme se soumette de bon gré, aux Eléments de la Nature, et non
pas qu’il prétende s’asservir les Eléments ... S'il est abandonné dans I’air, il tombe la téte en bas ; car il
n’a point d’ailes : dans P’eau, il va bientét a fond ; au sein de la terre, il suffoque... Pourquoi donc se
plaindre de la Nature comme on fait si souvent ? Pourquoi, dit I'un, ne m’a-t-elle pas fait aussi fort
qu’un cheval ? Pourquoi, dit 'autre, ne suis-je pas aussi robuste et hardi que tel animal ; aussi agile et
actif que tel autre ? Cependant considérez ce qui arrive quand une force, une souplesse, une vigueur
extraordinaire se réunissent dans notre espéce | Un admirateur de la force de Milon, et qui souhaiterait
de Iégaler, ferait mieux, a ce qu’il me semble, de demander modestement pourquoi la Nature ne ’a pas
fait Brute : car cela lui conviendrait davantage... » (Shaftesbury, 1769 : 238-242).

138



entrailles déversent, sans discernement et sans soin maternel, ses enfants estropiés et ratés ».
(Hume, 1976 : XI, 263) La cosmologie de Philon ne porte aucune trace de métaphysique : elle

est résolument un monde créé a la lumiere de la nécessité de comprendre la nature humaine.

Hume se réfere a ce point dans la premicre Enguéte, lorsque, dans la section VIII, il
attribue «aux stoiciens » I'idée selon laquelle «le fout, considéré comme un méme systéme, est
ordonnancé, dans chaque période de son existence, avec une parfaite bienveillance », ce qui
produirait un « maximum» (#fmosf) de bonheur, bien que les spectateurs qui contemplent
Pordre ne puissent pas le discerner, car ils se réferent a son intérét immédiat, tel qu’il s’exprime
dans Pespéce humaine, et non pas a I’économie de l'univers, qui est désintéressée (Hume,
1999 : 163). La conformation spécifique de 'homme est telle, son corps est constitué¢ d’une telle
maniere, qu’un intérét immédiat le domine a travers la force des affections, le poussant au
sentiment de plaisir et de déplaisir qui en découlent. Comment les lointaines considérations des
philosophes sceptiques pourraient-elles avoir, face a cela, de l'influence sur le modele de la
nature humaine ? “L’esprit de 'homme est formé par la nature de manicre a ce que, devant
certains caracteres, dispositions et actions, il éprouve un sentiment immédiat d’approbation ou
de reproche”, et aucune idée nébuleuse d’ordre cosmique qui justifierait un mal immédiat ne
pourrait s'imposer a ce mécanisme sans le dénaturer ou ladultérer totalement (163). La
bienveillance, comme montre IEnguéte sur les principes de la morale, est une tendance de la nature
humaine, non une disposition inscrite dans la nature en tant que systeme selon un dessein, et le
tout est de savoir sa portée (courte) et son efficacité (longue). Le scepticisme retrouve sur ce
point le naturalisme, et c’est pour ce dernier que Philon plaide dans les Dialogues : toute idée
d’ordre est d’extraction humaine, et dans les différents systémes cosmologiques, qu’ils soient
newtoniens ou non, se révele I'intérét de ceux qui les ont inventés. « Voici donc une nouvelle
espece d’anthropomorphisme », s’était exclamé le sceptique dans la partie VI (Hume, 1976 : 197),
insinuant ainsi que, selon habillage sous lequel il se présente, et a condition qu’il se reconnaisse
en tant que tel, Panthropomorphisme peut étre une bonne philosophie. C’est que I'art de créer

des mondes n’est rien d’autre que 'art de créer de valeurs.

(Traduit en frangais par Marcia Aguiar)

Bibliographie

Canguilhem, G. (1996). Machine et organisme, dans La connaissance de la vie. Paris : Vi1in.
Deleule, D. (1979). Hume et la naissance du libéralisme économigune. Paris : Aubier Montaigne.
Deleuze, G. (1953). Empirisme et subjectivité. Paris : PUF.

Donovan, A. L. (1975). Philosophical Chemistry in the Scottish Enlightenment. Edinburgh : University Press.

139



Pimenta, P. (2020). Hume et I’art de créer des mondes.
Siglo Dieciocho, 1, 119-140.
Groulez, M. (2005). Le scepticisme de Hume. Paxis : PUF.

Hume, D. (1976). The Natural History of Religion and Dialognes concerning Natural Religion, ed. Colver &

Price. Oxford: Clarendon Press.
Hume, D. (1999). An Inquiry concerning Human Understanding, ed. Beauchamp. Oxford: Clarendon Press.
Hume, D. (2007). A Treatise of Human Nature, ed. Norton & Norton. Oxford: Clarendon Press, 2 vols.

Hume, D. (2008). Dialognes sur la religion naturelle, traduction Phillipe Folliot. Recuperé de :
http://classiques.uqac.ca/classiques/Hume_david/Dialogues_sur_religion_natutelle/Dialogues

_sur_religion_naturelle.html
Hurlbutt, R. (1985). Hume, Newton and the Design Argument. Lincoln: University of Nebraska Press.

Kant, 1. (1975). Premiére introduction a la Critigue de la faculté de juger. Traduit par Louis Guillermit. Paris :
Vrin.

Knox-Shaw, B. (2008). Hume’s “Father Scenes”: Maupertuis and Buffon in the Dialogues. Hume Studies,
34 (2), 209-230.

Le Jallé, E. (2011). La Critique humienne de I'argument du dessein. Revista Internacional de Filosofia, 52,
159-171.

Lebrun, G. (1982). David Hume dans ’album de familie hussetlien. Manuscrito, 5 (2), p. 37-53.
Lebrun, G. (2009). Kant sans kantisme. Paris : Fayard.

Leibniz, G. W. (1992). Nouveaux essais sur lentendement humain. Ed. J. Bruschwig. Paris :

Flammarion.
Malherbe, M. (1988). Kant on Hume, ou la raison et le sensible. Paris : Vrin.
Mossner, E. C. (1980). The Life of David Hume. Oxford: Clarendon Press.

Shaftesbury, A. A. Cooper, comte de (1769). Les auvres de Mylord Comte de Shafisbury, contenant Ses
Caracteristicks, Ses Lettres, Et Autres Ouvrages. Geneve : maison d’édition inconnue, t. I. Récupéré

de : https://gallica.bnf.fr/ark: /12148 /bpt6k108844+
Shaftesbury, A. A. Cooper, comte de (1993). Exercices. Traduit par Laurent Jaffro. Paris : Aubier.

CV de Pauteur

Pedro Pimenta est professeur de philosophie moderne a l'université de Sao Paulo. Il a publié,
entre autres, A frama da natureza (Unesp, 2018) et Darwin e a selegao natural (Edi¢oes 70, 2020).
Ses traductions les plus récentes sont: Adam Feguson: Ensaio sobre a histiria da sociedade civil

(Unesp, 2019) et Roussean: escritos politicos (Ubu, 2020).

140



SOCIEDADES SEM DEUSES? PIERRE BAYLE LEITOR
DOS RECITS DE VOYAGES"

SOCIETIES WITHOUT GODS? PIERRE BAYI.E READER OF
RECITS DE VOYAGES

Marcelo de Sant’Anna Alves Primo

Universidade Federal de Sergipe

matceloprimo_sp@hotmail.com

Resumo

Os récits de voyages influenciaram muito algumas concepgoes e ideias de Pierre Bayle e forneceram ao
filbsofo um firme suporte a sua critica do consentimento universal sobre a existéncia de um deus.
Dentre as obras em que Bayle nio hesita em recorrer aos récifs para questionar a crenga em uma
divindade em todas as sociedades primitivas, limitar-nos-emos ao esctito Continuation des pensées diverses,
onde abundam citagcdes dos viajantes que olharam mais de perto os costumes dos povos nido-europeus.
Quando Bayle se vale dos #éifs para colocar em questdao a opinido corrente de que os homens sempre
creram nos deuses, o motivo ¢ claro: utliza-los como possibilidade de criticar o cristianismo e os
costumes dos europeus. Assim sendo, opondo os fatos a religido, a experiéncia a autoridade, separando
fé da moralidade, utilizando-se de métodos comparativos e mostrando descrenca em um mundo
univoco e fixo, Bayle é um verdadeiro promotor dos réits.

Palavras-chave: Bayle; Révizs de voyages; Ateismo; Experiéncia; Moral.

Abstract

The récits de voyages greatly influenced certain conceptions and ideas of Pierre Bayle and provided the
philosopher with a firm support for his critique of the universal consent regarding the existence of a
god. Among the works where Bayle resorts to the #éuts de voyages in order to question the belief in a
divinity in all primitive societies, we will confine ourselves to the Continuation des pensées diverses, where
there are many quotations from travelers who looked more closely at the customs of non-European
peoples. When Bayle relies on these 7éifs to cast doubts on the current opinion that men have always
believed in the gods, the reason is clear: he uses them as a possibility of criticizing Christianity and the
customs of Europeans. Thus, by contrasting facts with religion, experience with authority, separating
faith from morality, using comparative methods and showing disbelief in an univocal and fixed world,
Bayle is a true promoter of the réfs.

Keywords: Bayle; Récit de voyages; Atheism; Experience; Moral.

¥ Recibido el 18/05/2019. Aprobado el 15/12/2019. Publicado el 01/07/2020.




De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.
Siglo Dieciocho, 1, 141-153.

Aqueles que fazem a religido derivar de um sentimento religioso
inato raciocinam mais ou menos como se, na politica, fizessem
a realeza derivar do respeito inato por uma estirpe real. Esse
respeito ¢ obra do tempo, do habito, das tendéncias simpaticas
do homem que foram, por muito tempo, direcionadas para um
mesmo lado. Em tudo isso nio existe nada de primitivo e, no
entanto, essa devo¢iao do povo a uma estirpe real possui, como
sentimento, uma for¢a consideravel (Jean-Marie Guyau, A
irreligido do futuro: estudo sociolégico, 11, IV, 1).

I. Introdugao

Em um trabalho pioneiro intitulado Pierre Bayle: reader of travel literature, Joy Charnley sustenta
que os 7éts de voyages influenciaram muito algumas concepg¢oes e ideias de Pierre Bayle, e
forneceram ao filésofo um firme suporte a sua critica do consentimento universal entre os
homens sobre a existéncia de um deus. Contudo, a autora concentra-se mais no uso dessa
literatura no Dictionnaire historique et critigne e, ao final, apontando e organizando onde e como ele
utiliza as fontes historicas para dar base a determinados argumentos. Dentre as obras que Bayle
nao hesita em recorrer aos réuts para questionar a crenca em uma divindade em todas as
sociedades primitivas, limitar-nos-emos ao escrito Continuation des pensées diverses, onde abundam
citagdes dos viajantes que olharam mais de perto os costumes dos povos nio-europeus’.
Segundo Charnley “as sociedades atefstas nao eram apenas sugeridas como possibilidades”
(Charnley, 1998: 15): foram exploradas, elencadas e relatadas pelos missionarios que as
visitaram z Joco. Nesse sentido, trataremos de ver como essas fontes ecoaram nas apreciagoes
de Bayle no que concerne a sua critica da opinidao a qual consiste na defesa — @ priori — que
todos os povos acreditaram que os deuses sempre existiram como reguladores das relagGes
politicas e sociais e que tal crenga é inata. Dentre os diversos momentos que Bayle na
Continuation se vale dos récits para colocar em xeque a opinido corrente de que os homens

sempre creram nos deuses’, a sua motivagio € clara: utilizd-los como possibilidade de uma

2 Segundo Isabelle Delpla, “[..] este interesse pelos relatos de viagens marca uma evolugio no
pensamento de Bayle. Se nos Pensées diverses e na, o paradoxo ¢é experiéncia do pensamento, uma fic¢io
metafisica ou uma simples possibilidade l6gica no todo complexo de disjun¢des que estruturam a
argumentagao geral, nas obras ulteriores o apelo a experiéncia e aos relatos de viagens da corpo a esta
conjectura. Na Continunation des pensées diverses € na Réponse aux questions d'un provincial, o ateismo social
passa de um mundo logicamente possivel a um mundo antropologicamente possivel, de uma
possibilidade psicolégica a nivel individual a uma possibilidade social a nivel de uma comunidade”
(1999: 121).

3 Mais precisamente, quanto as citagoes, ver os caps. XIV, XVIII, XXIV, XXVIII, XXX, LXXVII,
LXXXV, LXXXVI, CXIII, CVXIII, CXLV, CXLIX; em relacio as referéncias, ver os caps. VI, XIX,

142



critica para questionar o cristianismo e os costumes dos europeus. Assim sendo, opondo os
fatos a religido, a experiéncia a autoridade, separando fé e moralidade, utilizando-se de métodos
comparativos, mostrando a sua descren¢a em um mundo univoco e fixo, Bayle ¢ um verdadeiro

promotor dos récits*.

I1. Os récits de voyages na Continuation des pensées diverses

No S§IV da Continuation, intentando fornecer um sustenticulo concomitantemente tedrico e
apoiado na experiéncia a sua tese da existéncia de povos ateus, Bayle parte de uma premissa
crucial: a maioria que tende a uma determinada opinido nunca sera o criterinm da verdade, ja
que, em termos demonstrativos, “é uma péssima prova da verdade de uma coisa dizer que uma
infinidade de pessoas a afirmaram” (OD III [CPD’]: 193a). Nesse sentido, se a preocupagio dos
que defendem uma opinido corrente é em relacao a descoberta da fragilidade e estreiteza de
certas concepgdes e, mais do que isso, concernindo as consequéncias perigosas para uma(s)
doutrina(s) ser(em) questionada(s) em seus fundamentos, Bayle diz que ai nada ha a temer, ja
que as grandes verdades, tendo caracteres interiores que as sustentam, é por af que elas devem
ser discernidas, afastando todos os fatores externos que podem oblitera-las, ja que estes tltimos
podem convir tanto a verdade como a falsidade, “em uma palavra, a verdade perderia
grandemente a sua causa se ela fosse decidida pela pluralidade das vozes” (OD III [CPD]: 193b).
Em outros termos, Bayle quer dizer que essa pluralidade ndo da margem a outras perspectivas
que poderiam ampliar o horizonte de conhecimento sobre o que foi ou esta sendo recém-
descoberto. Af o progresso dos erros de especulagao e de fato, tornando-se faceis e inevitaveis,
jA que a maioria das vozes “acha melhor crer do que examinar” (OD III/CPD]: 194a)°. Na
verdade, o grande perigo esta em reverenciar acriticamente os argumentos de autoridade que

nos ensinam. O preconceito leva a aceitacao de todos os seus dogmas, dispensando um exame

XXVII, XXV, XXXII, LXIX, LXXXV, LXXXVII, LXXXVIII, CXVIII, CXLIX; e quanto as
alusdes sem as fontes, ver os caps. VI, XIII, XV, XVIII, XIX, LXXXVIIIL

+ Todavia, Charnley faz uma adverténcia importante quando afirma que ¢ fundamental “olhar para as
criticas a luz do autor e ter consciéncia de que algumas nem sempre foram muito objetivas ou bem
informadas, muitas vezes tendo preconceitos e falsas ideias que obscureceram seu julgamento. Outros
eram simplesmente ingénuos e nao eram suficientemente rigorosos quanto as informacgdes e fontes que
empregavam, permitindo que as distor¢des se infiltrassem” (1998, p. 16).

5> Todas as obras citadas de Bayle no presente texto, exceto o Dictionnaire historigue et critigne [DHC) estao
no tomo III das Oewvres Diverses |OD]: Pensées diverses sur la cométe |PD), Continuation des pensées diverses
[CPD) e Réponse aux quéstions d’un provincial |[RQP).

¢ Bayle afirma: “Um dnico homem que adquiriu uma grande consideracao persuade em pouco tempo,
em toda uma cidade e em toda uma provincia, o que ele honra com seu testemunho” (OD III [CPD], p.
194a).

143



De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.
Siglo Dieciocho, 1, 141-153.

acurado por meio de soélidas razdes. Contrariamente, o filésofo de Carla, através de um
“exercicio de antropologia racional visa, a0 menos na inteng¢do, evitar os dois escolhos que
seriam a credulidade nos fatos relatados e a constru¢io de uma antropologia @ priori e dedutiva
que seria somente a projecao de nossos preconceitos” (Delpla, 1999: 135). Bayle entende que é
uma questdo de método: se o carater majoritario de uma opiniao nunca sera sindénimo de
verdade, entdo ¢ o melhor a fazer ¢ “se servir do método de pesar as vozes e nao conti-las” (OD

HI/CPDJ: 194b-195a, grifos meus).

Prosseguindo a luz da argumentacao empreendida no paragrafo anterior, no §V, Bayle
chega a uma questao espinhosa, a saber, se a ideia de um deus foi comum a todas as nagoes.
Mais do que isso, ele indaga se o consentimento dos povos em reconhecer uma divindade ¢é
suficiente para provar que ela realmente exista’. Qual seria o fundamento — se houver — dessa
suposta provar O filésofo francés, partindo de uma passagem de Cicero, questiona a
veracidade do inatismo da ideia de um deus na alma dos homens, quando sustentam que foi a
natureza que imprimiu essa marca porque todas as nagoes do mundo tém uma nog¢ao de deus
sem té-la aprendido. Nao seria uma nogao relacionada a um povo em particular, mas que todos
sem excecdo ai estdo firmemente persuadidos e se a natureza dos homens da seu
consentimento a essa existéncia na alma desse sentimento, logo ele seria necessariamente
verdadeiro®. Segundo Bayle, essa ideia da alma € alicercada sobre trés motes epicuristas: 1) que

todos os homens tém uma ideia de um deus; 2) que ¢ uma ideia preconcebida, comunicada pela

7 O titulo do capitulo é precisamente “Se o consentimento dos povos em reconhecer a divindade é uma
prova certa de que ha um deus. Como o epicurista Velleius propos esta prova em uma obra de Cicero”.
8 Interessante aqui seria comparar a critica de Bayle ao inatismo nos homens da ideia de um deus com a
critica que Jean-Marie Guyau faz exatamente aos que defendem que um sentimento religioso sempre
esteve dentro das pessoas. Todavia, Guyau, ¢ mais radical, quando acredita que esse sentimento se
dissolve progressivamente com o passar dos tempos: “A crenga no carater inato e na perpetuidade do
sentimento religioso nasce do fato de este ser confundido com o sentimento filoséfico e moral. Porém,
por mais estreito que tenha sido o lago entre esses sentimentos diversos, eles sio, no entanto,
separaveis, e tendem a se dissociar progressivamente. Em primeiro lugar, tio universal quanto pareca o
sentimento religioso, é necessario reconhecer que ele ndo é de mancira alguma inato. Os espiritos que
estiveram desde a sua infincia sem relagdo com os outros homens, por causa de algum defeito corporal,
sdo desprovidos de ideias religiosas. O doutor Kitto, em seu livto A perda dos sentidos, cita uma dama
norte-americana surda-muda de nascenca que, mais tarde instruida, jamais tinha tido a menor ideia de
uma divindade. O reverendo Samuel Smith, depois de 23 anos de contato com os surdos-mudos, diz
que, sem educacdo, eles nao tém nenhuma ideia da divindade. Lubbock e Baker citam um grande
nimero de selvagens que estdo no mesmo caso. De acordo com que o vimos sobre a origem das
religides, elas nido sairam completamente prontas do coragio humano: elas se impuseram ao homem de
fora, pelos olhos e pelos ouvidos, grosseiramente. Nao ha nada de mistico em seu inicio” (2014: 364-
365, grifos meus e do autor).

144



natureza e nio pela educagio’; 3) que o consentimento de todos é um caréter infalivel da
verdade (OD III [CPD]: 195b). Dos trés principios supracitados, os dois primeiros concernem
as matérias de fato, pois visto que o segundo ¢ provado pelo primeiro, é notério que para se ter
certeza de que a ideia de um ser divino ¢ inata e ndo advinda da educagao, mas da natureza, “¢
preciso buscar na historia se #odos os homens sio imbuidos da opinido que ha um deus” (OD III
[CPD]: 196a, grifo meu). Como objecdo, pode-se dizer que os tedlogos e os filésofos que
creem que a ideia de deus ¢ inata, ainda tém a prova através da inducdo ou a que ¢ haurida do
consentimento dos povos. Isso ¢ até plausivel, mas o que Bayle afirma é que essas supostas
provas nao possuem cunho demonstrativo, estando sujeitas a diversas dificuldades, ja que
existem seitas inteiras e grandes filésofos “que, no préprio meio do cristianismo, rejeitam tudo
o que se afirma no tocante as ideias inatas; o segundo principio de Epicuro sempre serd um
problema se nio é bem provado pelo precedente” (OD III [CPD]: 1962)". Nesse sentido, ja
sendo constatado que os dois primeiros principios pertencem as questdes de fato e que uma
historia critica é contraria a essas opinides, Bayle conclui: “(...) é preciso buscar as provas nos
monumentos que nos restam dos costumes das nagdes e quero entio vos advertirdes que nao
se contentariam com suas investigacoes se elas ensinassem que todos os povos tém uma ideia
de divindade (...) Porque dos trés principios que lhe servem de fundamento, os dois caem desde
que ndo tenham estado a prova das luzes histéricas. Eu mostrei-vos que eles se reduzem a um
ponto de fato, que a experiéncia, o grande meio de decisdo, lhe é contrario” (OD III [CPD]:
196a). Bayle alude a Jean de Leri, te6logo genebrino que se tornou um membro da expedicdo
de Villegagnon em 1555. Seguindo uma desastrosa tentativa para estabelecer uma colonia
protestante no Brasil, ele retornou a Europa e se tornou um pastor na Franca. O seu 7t
Histoire d’'un V'oyage fait en la terre du Brésil foi publicado pela primeira vez em La Rochelle, em
1578. Segundo Bayle, “Jean de Leri nao foi o unico que falou de certos povos ateus” (OD III
[CPD]: 196b)".

 Ver o capitulo XVII, “Como ¢ dificil discernir o que vem da natureza do que vem da educacio”.

10 Numa nota, Bayle cita Locke como exemplo dessa rejeicio as idéias inatas, sejam elas quais forem.

11 Conferir o verbete “Leri”, do DHC, A: “(3) é que a respeito do que se nomeia Religido entre os
outros povos, pode-se dizer abertamente que niao somente esses povos selvagens ndo a tiveram, mas
que também se ha uma nagdo que esteja e viva sem deus no mundo, foram verdadeiramente eles. O
Ministro Pierre Richier confessa o mesmo fato em uma Carta que ele escreveu desse pafs. Ele
testemunha seu desgosto de ndo ver indicio que possa converter esses povos ao Evangelho, visto que
nao somente eles ignoram a diferenca entre o vicio e a virtude, mas também a existéncia divina” (1740,
111, p.94).

145



De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.
Siglo Dieciocho, 1, 141-153.

ITI. A critica de Bayle ao consensus universalis: a existéncia de povos ateus

Em primeiro lugar, o que seria a opiniao ou consenso para Bayle? Para o filésofo frances,
opiniao é o ponto de vista da tradi¢do, porém, nao sustentado em exames, razoes e fatos, mas
justamente na auséncia de todos esses fatores, pautando-se em preconceitos e afirmagoes
temerarias. Segundo Bayle, acomodar-se em vez de se debrucar sobre cada mindcia de uma
questao ¢ o procedimento classico de quem nido se empenha em se fundamentar em

explicagoes mais consistentes:

E um método muito facil de refutar as inovacdes: evita-se o detalhe das
controvérsias; a via da prescricao evita todas as fatigas do exame: porque se
dispensa as discussoes, a respeito mesmo do ponto de fato sobre a
antiguidade e a extensdo pressupostas. Reporta-se plenamente a voz publica.
Tudo isso lisonjeia a preguica humana. E por isto que se munem desse
argumento em todas as ocasides, e para uma vez que ecle possa ser util a
verdade, ¢ cem vezes favoravel a falsidade (OD III[CPD): 232a).

Segundo Bayle, para aderir a uma posi¢do, sao necessarios critérios rigorosos: a
exigéncia de avaliar o peso dos argumentos e ndo levar em consideragdo somente a quantidade
de pessoas que os adotam ¢ fator imprescindivel em uma discussio polémica. Ponto
fundamental: o filésofo francés aponta para o pleno direito de examinar os prds e contras de
uma contenda, e da mesma forma, o pleno direito de aderir a um dos lados uma vez averiguada
a consisténcia dos argumentos. Em outros termos, Bayle entende que para se aderir ou nao a

pluralité des voix é preciso pesar as suas razoes e nao simplesmente quantifica-la:

E daf eu tiro essa consequéncia que a pluralidade de vozes nio é de modo
aloum aqui uma prova decisiva: cada um pode dispensar-se de af ter
consideragao e se manter em um pleno direito de examinar as razoes dos
dois partidos, e de adotar ou o pequeno numero ou o grande numero
segundo o peso das razoes. Eo que se chama pesar as vozes e nao conta-las.

(OD 1[CPD]: 231b).

E nos meandros de tal definicdo da opiniio que a critica de Bayle vai operar, uma vez
que a pluralidade das vozes nao passa de um embuste amparado fragilmente em critérios
infundados e arbitrarios, apoiados na eloquéncia que “dio mais honra aquele que os debita e
muito mais impressao sobre a consciéncia dos auditores do que cem outras proposi¢cdes
provadas demonstrativamente” (OD III[PD]: 10a). Na passagem citada, Bayle afirma que todo

discurso visando a ganhar muitos adeptos sempre vem acompanhado, ao mesmo tempo, de

146



uma pompa nas palavras e a necessidade imperiosa de causar impacto no publico ao qual se
dirige. Privilegiando-se a eloquéncia, as provas concretas do que esta sendo proferido caem no
esquecimento, tornando-se mesmo dispensaveis seja da parte do locutor, seja da parte do
interlocutor. Nesse sentido, o alvo da critica do pensador de Carla é especifico: a autoridade da
tradigao. Mas qual tradicdo? Sejam tedlogos, fildsofos, fisicos, astronomos, astrélogos ou
historiadores'”: todos eles ao seu ver ainda estio reduzidos a esse lugar comum, isto €, estio
presos a opiniao corriqueira e de tempos imemoriais de que fendmenos naturais sio avisos
celestes de mau agouro para o porvir'”’. A associagio € clara entre a tradi¢io e seu psicologismo
de cunho instrumentalista, uma vez que discurso algum ¢ despretensioso e sempre visa a ser

disseminado no circulo social.

Sendo para Bayle a questdo da existéncia de um deus pertencente a0 mesmo tempo a
religiao, a filosofia e a histéria, nao tarda para ele levantar algumas dificuldades sobre o assunto,
as quais ddo contorno a um enfrentamento das opinides tradicionais'®. No §13 da Continuation,
o filésofo de Catla vale-se de uma objecao que poderia ser apresentada aos partidarios do
consensus universalis: se fosse exigido pelo adversario um mapa do mundo, nao seria dificil de
constatar as diversas terras ainda desconhecidas que nao permitiriam estabelecer um consenso
tao rapido e sumdrio a respeito do que 12 pensam sobre os deuses e as diversas religides e/ou
cultos para representa-los e reverencia-los. A medida que isso ¢ levado em conta, nao é possivel
ter uma plena certeza de que nessas partes do globo tenham habitantes e que, no caso de ter, os

homens af tenham alguma crenga ou religido:

Vedes ai quanto ainda resta de paises para descobrir e o quanto sao vastas as
terras austrais que nao observadas sendo como desconhecidas? Enquanto eu
ignorar o que se pensa nesses lugares, ndo poderei de modo algum estar
seguro de que todos os povos da terra tenham dado o consentimento do
qual falais. E-vos impossivel ai de me tirar da incerteza: nao podeis assegurar
que esses lugares estejam sem habitantes, nem que os homens que af vivam
tenham uma religiao (OD III/CPD]: 196b).

12 Bayle cita entre tais autores o fisico Tycho-Brahé e o historiador Jean Bodin, por exemplo. (paragrafos
§13 e §25 respectivamente dos PD). Uma lista mais detalhada desses autores pode ser encontrada em
Jorink (2008: 51-68).

13 “Apds o que eu venho a dizer, seria supérfluo refutar em particular o preconceito da tradi¢do; porque
¢ visivel que, se a prevencdo onde se estd de tempos imemoriais sobre o capitulo dos cometas pode ter
algum fundamento legitimo, ele consiste inteiramente no testemunho que as histérias e os outros livros
renderam sobre isto em todos os séculos; de sorte que esse testemunho nio deve ser de nenhuma
consideracdo, como eu justifiquei e como ele aparecera mais ainda pelo que me resta a dizer, ndo é
preciso levar em conta a multidao dos sufragios que sao fundados sobre isso” (OD 1II[PD]: 12a).

14 86 lembrando que se era comum aos filbsofos modernos tentarem provar pela via da razio a
existéncia de deus, Bayle, contrariamente, coloca a razao a servico da desconstrucao dessa existéncia tida
como consensual.

147



De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.
Siglo Dieciocho, 1, 141-153.

Torna-se agora comprometedor e temerario afirmar uma univocidade opinativa sobre o
comportamento religioso dessas terras distantes quando nao se tem a mao algo que possa dar
mais informagoes do comportamento religioso de homens que sequer teriam gravado em seus
coragoes algo que lhe inspirasse algo de divino. Em contrapartida, exemplos antigos e
modernos poderiam ser mencionados a respeito do desconhecimento do que acreditavam
povos selvagens — Bayle cita os povos ateus relatados por Estrabao e as descobertas dos
viajantes modernos na Africa e na América, como Dapper, Description de I’Afrigue, ¢ Sagard,
Histoire dn Canada. Podem retorquir que Estrabdao soube isso por ouvir dizer ou que os
modernos nao possuem informagdes suficientes e detalhadas sobre o que observaram,
contradizendo-se a si mesmos e opondo seus relatos a outros relatos diversos. Para resolver
essa querela sobre a exatidao das observagdes e registros dos viajantes, seria necessario estar
nesses paises, aprender as suas linguas para ter uma maior clareza de suas crengas religiosas.
Contudo, mesmo entrevendo a possibilidade — e aqui cai por terra o argumento de que Bayle
teria aceito sem reservas tudo o que foi registrado nos réits de sua época — de uma imprecisao e
contradi¢do entre os abundantes escritos sobre lugares recém-descobertos, a capacidade do
homem fica aquém de uma empreitada dessa envergadura. Assim, diz Bayle, “diga-me em sa
consciéncia se um homem, por mais faminto que possa estar de viajar e por mais munido de
todos os seus auxilios necessarios, pode esgotar todos os trabalhos e cuidados que uma tal
verificacao exige” (OD III [CPD]: 197a). Bayle cita o texto do jesuita e Gobien, Histoire des Iles
Marianes”, o qual relata que os Marianitas ndo acreditavam em um deus, nio tinham templos,
nem sacrificios, nem padres, mas criam na imortalidade da alma. Dessa maneira, Bayle afirma
que metafisica alguma pode questionar esse registro historico, o que mostra que “o espirito do
homem ¢ capaz de uma irregularidade ainda maior do que ignorar que ha um deus e,
entretanto, admitir a imortalidade da alma. Eis entdo um acréscimo de dificuldade para o

viajante que queria se instruir sobre a fé de todos os povos” (OD III [CPD]: 197b).

Para Bayle, é fundamental analisar, a fim de que o consentimento dos povos sobre a
existéncia dos deuses seja um argumento convincente, como as religides surgiram em cada
povo em particular ou se ela é tdo antiga quanto a propria nagao. Se uma prova no ultimo caso
seria melhor do que no primeiro, ainda assim, permaneceria uma questio, a saber: “a religido
foi abracada sem nenhum exame ou com um exame severo de seus motivos de credibilidade?”
(OD LI [CPDJ: 197b). Segundo Bayle, essa é a questao mais importante e necessaria, pois no

caso de um povo ter passado um tempo sem religido ter aderido a alguma sem examina-la, por

15 Bayle cita a edi¢ao de Paris, 1700.

148



meio de uma deferéncia cega, através de algum legislador ou conquistador, a multiplicidade de
pessoas que a professaram depois de nada serve para provar a veracidade de seus dogmas. Na
verdade, quando Bayle exige uma boa informacio'® sobre a maneira pela qual uma religiio se
introduziu e se propagou em um pais. . bem sabido que uma religido, por mais falsa e errénea
que seja, passa dos pais aos filhos sem obstaculo algum e que ela é comunicada pela via da
educacio tao facilmente a uma multiddo como a uma unica pessoa. E se a educac¢do é unico
meio de transmitir a religido, o motivo pelo qual uma razao tem menos sectarios do que uma
outra, isso se deve a maior quantidade de criangas persuadidas em uma delas. O filésofo

frances tenta ilustrar o seu argumento:

Pergunto-vos se seria um bom meio dar um grande destaque a religido crista,
alegando o consentimento que os Saxdes lhe deram, os habitantes do Norte,
ou os povos da América que forcaram barbaramente a receber o batismo ¢ a
renunciar aos seus idolos, sem ter nem convencido nem esclarecido o seu
espirito? A multidao de semelhantes sectarios forcados nao serve de nada
para provar que uma religidao seja verdadeira e se seus filhos encontram-se
persuadidos nio ¢ de modo algum um sinal da verdade, ¢ o resultado
perpétuo da educagao, qual que possa ser o catecismo nacional. Assim, para
saber o peso da aprovacdo dos povos, é necessario estar informado de qual
maneira abracaram a religido (OD III [CPD]: 208a).

Refutando a suposta naturalidade no homem das crengas religiosas, Bayle, da mesma
maneira, rechaca o papel da educacio que prima pela aprovagiao forcada de certos dogmas
sempre ensinados como a verdade em termos religiosos. Ele insiste que toda adesio ou
aprovacgao de uma opinido tem que passar um rigoroso exame de seus pressupostos para poder
almejar e adquirir credibilidade em um determinado meio social. Aqui, a educag¢io limita-se a
perpetuar erros e jamais esclarecer o que ha de verdade nas opinides impostas sem uma
reflexdo prévia, dispensando até mesmo a persuasdo. L.ogo, bem informar-se sobre de que
modo abracam uma doutrina é conditio sine qua non para uma investigagdo mais profunda de
como isso acontece no decorrer dos tempos. Assim, Bayle empreende um verdadeiro exercicio
de antropologia racional, que intenta evitar os dois escolhos que seriam a credulidade nos fatos
relatados e a construgao de uma antropologia dedutiva que nao passaria de uma projegao de

preconceitos”.

16 E o titulo do §XV: “Uma boa informacio exige que se investigue de que maneira a religido foi
introduzida em um pafs”.

17 Em relacdo a esses dois pontos, Isabelle Delpla afirma: “(...) Bayle exprime uma distancia critica dos
relatos de viagem, a qual ndo hesita em sublinhar as contradi¢des a ocasido, precisando que ai nao
recorre como fatos indiscutiveis, mas somente para introduzir a divida sobre o liame intrinseco entre
religido e sociedade” (1999: 135).

149



De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.
Siglo Dieciocho, 1, 141-153.

No paragrafo §CXVIII, Bayle vai se deparar com duas questdes complexas e
importantes, levando em conta o seu contato com os récits de voyages: 1) se as sociedades sao
necessarias para conservar a humanidade e; 2) se alguma religidlo é necessaria para a
conservagao da sociedade. Em relagdo a primeira, pela experiéncia Bayle refuta o argumento de
que sem certas leis e sob a tutela de certas pessoas, restaria aos homens somente enfrentarem-
se até nao sobrar mais nada para roubar e matar. Existiram na¢des que subsistiram sem leis,

magistrados ou forma de governo:

Os Aborigenes na Italia, os Getulios'® e os Libios na Africa mantiveram-se
assim durante muitos séculos. Pomponio Mela" observa que no interior da
Africa ainda existia povos que ndo tinham nenhuma lei e que nio
deliberavam nada em comum. Cada familia se governava independentemente
das outras. (...) Creio que ainda hd semelhantes povos nesta parte do mundo.
Nao repetirei aqui o que disse dos Americanos e deixarei cem outros
exemplos que seriam faceis de recolher (OD III [CPD]: 352a).

Atenhamo-nos a segunda questao que Bayle tera de lidar: da desnecessidade de se viver
em sociedade surge a constatacao da desnecessidade de uma religido para conservar a vida
humana. E para melhor compreender isso, ¢ preciso saber que entre esses povos que nao
tinham nenhum governo ou lei, ai existiam ateus. Sendo as familias independentes umas das
outras, sem poder ou lei comum a todas, evitaram cometer injustica umas as outras ¢ teriam a
mesma conduta se fossem confederadas sob certas leis que, uma vez infligidas, a consequéncia
direta seria uma sang¢do severa da parte do Estado. Nesse sentido, o meio mais eficaz para
conservar as sociedades seria cada uma das familias se contentar com o que possui e todas se
interessando em repudiar o inimigo comum da paz publica (OD III [CPD]: 352b). Nesse

sentido, ndo seria um absurdo ainda sustentar que

(...) a irreligido é incompativel com as Sociedades? Nio imagineis que os
Ateus da América tenham vivido sem leis e sem magistrados porque eram
ateus: estarfeis em uma crassa ilusdo, pois existiram muitos povos idolatras
que seguiram o mesmo género de vida. Atribuiremos esse mau gosto a sua

18 Getdlia era o antigo nome dado pelos romanos a uma regiio da Africa do Norte que corresponde
hoje a areas litoraneas da Tunisia e da Argélia situadas entre a cordilheira do Atlas e mar Mediterraneo.

19 F autor de um compéndio geografico que se compéde de trés volumes de titulo "De Chorographia”, que
escreveu nos anos 40 do século I. O terceiro livro refere-se as terras da Hispania, Galia, Germania,
chega até a Asia e analisa parte do continente africano. Embora esta seja uma das primeiras obras onde

se realiza uma andlise puramente geografica, ndo contém dados técnicos e informagdes imprecisas.

150



ignorancia que nao lhes permitia ter uma ideia das doguras da Sociedade?
Eram eles estapidos e insensiveis em tudor (OD III [CPD]: 353a).

Segundo Bayle, uma condicio na qual se teme, a todo momento, ser roubado,
assassinado e na qual sempre se deve estar pronto para prevalecer ou para aniquilar o inimigo, é
muito violenta para que nio se tenha um desejo de ai por um termo. A necessidade de se livrar
torna-se a causa das sociedades. E mister entdo dizer que os povos que viveram sem nenhuma
forma de governo e divididos em familias independentes de forma alguma perturbariam o
sossego de seus vizinhos. E se alguns foram forcados a formar um corpo social para viver com
mais seguranga, eis uma causa suficiente de sua reunido. Nesse sentido, se acreditavam nos
deuses, continuavam a servi-los e reverencii-los; se nao acreditavam, continuavam a nio setrvi-
los e, assim, a religido nao foi nem o motivo tampouco a base de suas confederagoes. Logo, “o
mesmo interesse que os formou no comego, continuou a manté-los. Nao é entao uma absoluta
necessidade para a manutengao dos corpos politicos que tenham uma religiao” (OD III [CPD]:

3534)%

Partindo de provas de fato que os ateus tiveram nogoes de honestidade, virtude e gléria
(CPD, §CXI.IV), Bayle exemplifica a sua tese com os Chineses” e os Africanos no §CXLV.
Quanto aos primeiros, mesmo a sua fisica sendo um sistema de Ateismo, Bayle citando a
Histoire de I’Exdit de lEmperenr de la Chine de Le Gobien, mostra que, em relagao a moral, eles sdo
bastante razoaveis. Tendo como fim ultimo o bem-estar publico, a “santidade” dos chineses
pauta-se em uma perfeita conformidade de seus pensamentos e de suas acdes com a reta razao,
afastando-se das mas paixoes. Se tivessem o cuidado de olhar de perto essa moral para melhor
julga-la, fica complicado ainda defender que “os que negam a existéncia da divindade sio
necessariamente privados das nog¢oes pelas quais se discerne a virtude do vicio” (OD III [CPD]:
397b).** Bayle nio descarta que podetiam acusi-lo de usar exemplos somente de “ateus de
estudo” — athées d’étude — mas isso nao seria plausivel, ja que ele também mencionou o exemplo

dos habitantes das Antilhas, que nio tinham erudi¢do alguma. E, nessa linha de raciocinio, o

20 Para exemplificar todo o argumento, Bayle cita o exemplo dos Cafres, extraido da Description de
L Afrigne, de Dapper: “Para prevenir a queixa que poderieis fazer que eu nio forneco senio
verossimilhangas e analogias, pego-vos para langar os olhos sobre a descri¢ido do pais dos Cafres. Vereis
af que sido ateus, que sio divididos em algumas sociedades, cada uma sob um chefe, que eles tém leis e
que punem severamente os infratores. Eis um fato que destréi absolutamente vossa segunda suposigio.
As Ilhas Marianas ndo me fornecem um exemplo tdo forte como esse, mas é, portanto, bem forte. Nao
foi encontrada af nenhuma ideia de Divindade” (OD [CPD], p. 353a).

2l Em relacdo a imagem bayleana dos chineses, ver Pinot (2011: 314-329).

22 Mesmo, segundo Pinot, Bayle utilizando o exemplo da China como somente um argumento no
debate sobre o calor do consentimento universal, “mostrou que nio tinha antinomia entre o atefsmo e a
moral, de onde resultava, por uma consequéncia natural, que a moral é independente da religidao” (2011:
327).

151



De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.
Siglo Dieciocho, 1, 141-153.

pensador francés se vale do exemplo dos Cafres, mais uma vez baseando-se no livro de

Dapper, ja supracitado.

IV. Consideragdes finais

A guisa de conclusio, recorro a uma passagem da Réponse aux questions d’un provincial, quando
Bayle afirma: “(...) o conflito dos Escritores, no qual uns asseguram que ha povos ateus e
outros o negam, forma um problema que ¢é preciso esclarecer antes de se determinar” (OD III
[ROP], XCVII: 6954). Nesse sentido, o mais fundamental no presente trabalho é perceber que
longe de receber os #éits de voyage sem um filtro que permita nao aceitar 4 /ettre tudo o que foi
escrito dos povos ditos “selvagens”, Pierre Bayle os utiliza para instaurar um ponto de
indagacdo a respeito do consentimento universal entre os povos sobre a existéncia dos deuses e
de sua necessidade para a conservagio das sociedades™. Nesse sentido, € claro que essas fontes
historicas e antropologicas desempenharam um grande papel nos escritos de Bayle, exercendo
uma inegavel influéncia em seus argumentos heterodoxos. Ele explora a literatura de viagem de
forma mais completa e frequente do que outros escritores de seu periodo® e, muito
importante, teve uma profunda e sutil influéncia em escritores subseqiientes, para quem ele
preparou o caminho, de certa maneira. Assim, os réuts permitiram-lhe ultrapassar a posicao
teérica em seus trabalhos anteriores para uma amparada em exemplos historicos
posteriormente. F devido a eles que Bayle conseguiu nio somente aventar a possibilidade de
outro tipo de sociedade (uma sociedade ateia), mas de mostrar que tal sociedade concretamente

existiu.

Referéncias bibliograficas
Bayle, P. (1737 [2012]). Oenvres diverses. Patis: Hachette/BnF, 4 tomes.

Bayle, P (1740). Dictionnaire historique et critigne. Amsterdam, Leyde, La Haye, Utrecht: P. Brunel et al., 4

vols.

23 Dessa maneira, Delpla afirma: “A existéncia de povos ateus ou religiosos é um problema de indugdo e
nio de dedugdo. Daf o apelo a experiéncia que joga a favor dos povos ateus. Este método indutivo
manifesta que a sociedade de ateus nao é uma simples experiéncia de pensamento, uma hipétese
puramente légica e dedutiva, mas que ela é também uma possibilidade antropoldgica e empirica que
requer prestar aten¢ao aos relatos de viagens e a encarna¢io desta conjectura” (1999, p. 1306).

24 Devido a seu ecletismo de leituras, segundo Joy Charnley (1998, p. 139).

152



Charnley, J. (1998). Pierre Bayle: Reader of Travel Literature. Bern: Peter Lang.

Delpla, 1. (1999). “Le paradoxe de l'athée citoyen”, em E. Cattin; L. Jaffro, L. & A. Pétit (éd.). Figures du
théologico-politique. Paris: Vrin, 119-147.

Guyau, |-M. (2014). A irreligido do futuro: estudo socioldgico. Trad. de R. Schépke e M. Baladi. Sio Paulo:

Martins Fontes.

Jorink, E. (2008). “Comets in context. Some Thoughts on Bayle’s Pensées diverses”, em H. Bots & W. Van
Bunge, Wiep. Pierre Bayle (1647-1706), Le philosophe de Rotterdam: philosophy, religion and reception.
Leiden, Boston: Brill, 51-68.

Pinot, V. (2011). La Chine et la formation de lesprit philosophique en France (1640-1740). Géneve: Slaktine

Reprints.

CV del autor

Possuo graduacio em Filosofia pela Universidade Federal de Sergipe (2005), mestrado em
Filosofia pela Universidade Federal da Bahia (2008) e Doutorado em Filosofia na Universidade
Federal da Bahia (2014) com periodo sanduiche como bolsista do programa PDSE da CAPES,
na Fcole Pratique des Hautes Ftudes (EPHE), Paris. Atualmente sou professor titular de
Filosofia do Colégio de Aplicacio da Universidade Federal de Sergipe. Pesquiso temas de Ftica
e Filosofia Politica, atuando principalmente nos temas: Pierre Bayle, Holbach, Iluminismo,

filosofia, tolerancia, atefsmo, politica e moral.

153






NATURALEZA HUMANA Y NATURALEZA FEMENINA:
EL ESTATUS DE LA MUJER EN LOS ESCRITOS DE DAVID HUME !*

HUMAN NATURE AND FEMAILE NATURE:
THE STATUS OF WOMEN IN THE WRITINGS OF DAVID
HUME

Romina Pulley

Universidad Nacional de Mar del Plata — Universidad Nacional de 1 .aniis
pulleyromina@gmail.com

Resumen

En el marco de la discusion acerca de la naturaleza de la mujer, la posicién de Hume resulta compleja
pues no es evidente cual es su perspectiva al respecto. En cierto sentido, el programa humeano acerca
de las virtudes artificiales, tales como la castidad o la modestia -segin Hume, particularmente
femeninas— puede pensarse lo suficientemente eldstico como para permitir un cambio en el tratamiento
de la mujer en la sociedad. Y a la vez, en otro sentido, muchas veces adopta un tono en apariencia
condescendiente; incluso cuando se comparan las diferentes referencias desperdigadas a lo largo de sus
escritos, pueden percibirse inconsistencias.

A partir de estas consideraciones, el objetivo de este trabajo serd delinear y analizar las diversas
referencias de Hume a la naturaleza femenina con el fin de responder a estos interrogantes: satribuye
caracteristicas especiales a la naturaleza femenina? Y de ser asi, ¢como influyen tales caracteristicas en la
evaluacién de las mujeres como sujetos morales y de conocimientor? Por otra parte, ¢el sistema filoséfico
humeano permite pensar cambios en la manera de considerar el lugar de la mujer en la sociedad?
Palabras clave: Hume; Mujer; Pasiones; Castidad; Modestia.

Abstract

Regarding the discussion about the nature of women, Hume’s position is somewhat ambiguous, since it
remains unclear what his perspective is on this issue. On the one hand, Hume’s program for artificial
virtues, particularly female ones such as chastity and modesty, appears flexible enough to allow for a
shift in the way women are treated in society. On the other hand, he often adopts an apparently
condescending tone. Inconsistencies can also be found when comparing different references scattered
throughout his writings.

Based on these considerations, the objective of this paper will be to delineate and to analyze Hume's
various references to female nature in order to answer these questions: does he attribute special
characteristics to female nature? And if so, how do such characteristics influence the assessment of
women as moral and knowledge subjects? Also, does the Humean philosophical system allow a
woman’s place in society to be thought of in different ways?

Keywords: Hume; Woman; Passions; Chastity; Modesty.

* Recibido el 18/06/2019. Aprobado el 10/11/2019. Publicado el 01/07/2020.




Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

I. Introducciéon

Uno de los temas de discusion recurrentes durante la Ilustracién respecto de las caracteristicas
propias de la naturaleza del hombre, ha sido la cuestion de la uniformidad. Sin embargo, como
apunta Garrett, la idea de que la naturaleza humana se ha mantenido igual a lo largo del tiempo
fue conflictiva pues esta marcada por diferencias entre “sexos, razas, caracteres nacionales”

(Garrett, 2008: 160)?, entre otras.

En tal sentido, no sorprende la afirmacién de Outram, quien sostiene que para la
Tlustracion, el género “era un area de diferencia” que ponfa en cuestion los aspectos del
pensamiento ilustrado “que hacian hincapié en la idea de una naturaleza humana y una historia
humana universales” (Outram, 2009: 101). De hecho, el interés creciente en la Ilustracion por
definir la feminidad hizo explicita la contradiccion entre la idea de uniformidad y las diferencias

hacia dentro de la sociedad en cuanto a los géneros.

En el ambito filoséfico, durante el siglo XVIII y bajo la influencia de pensadores del
siglo XVII como Hobbes, Locke o Pufendorf, por ejemplo, se mantuvo la idea de una
naturaleza humana en comun, aunque con interesantes desacuerdos en cuanto a su contenido y
estructura. Al mismo tiempo, la busqueda de principios basicos y ultimos que permitieran
distinguir la naturaleza del hombre de la de los animales debia conciliarse con numerosos
reclamos acerca de las diferencias entre caracteres masculinos y femeninos. Esto implic6 que
las disposiciones, rasgos de caracter y virtudes de hombres y mujeres tuvieran el mismo origen

general y a su vez parecieran ser irreductiblemente distintos.

En ciertos casos se apuntaba a la idea extrema de que el género femenino se
diferenciaba esencialmente de la naturaleza humana en general o se explicaba la diferencia entre
géneros a partir de principios providencialistas que sefialaban que la complementacién de los

sexos era una condicion teleolégica para el desarrollo de la naturaleza y la sociedad.

Hay que agregar que estas discusiones derivaban también en el complejo tema de las
relaciones reciprocas entre los sexos, la justificaciéon de la supuesta superioridad del varén, la
legitimidad o ilegitimidad de la dominacién masculina sobre la mujer, el origen y las
caracteristicas del matrimonio, entre otras cuestiones. Tales discusiones hicieron explicitas las
contradicciones que surgfan de la ambigtiedad del concepto de “naturaleza”. Lo “natural” podia

identificarse con lo opuesto a “artificial” y a las convenciones sociales o bien podia ser aquello

2 Las traducciones son nuestras.

156



basado en el orden fisico, de modo que esa ambigiiedad daba lugar a zonas grises en las que

descripciones de hechos podfan facilmente convertirse en principios normativos.

Al mismo tiempo, era frecuente la concepcion de lo femenino como aquello mas
cercano o mas ligado a la naturaleza en referencia a las pasiones o impulsos opuestos a la
racionalidad. En ese sentido, las mujeres estaban mads limitadas o determinadas en su
comportamiento por factores naturales y eran consideradas mas proclives a dejarse llevar por

las emociones y la supersticion y no razonar objetivamente.

Esto derivé también, en relaciéon al rol de la mujer dentro de la idea general de
naturaleza humana, en discusiones recurrentes acerca de las diferencias morales entre varones y
mujeres.> Y una respuesta caracteristica del siglo XVIII fue la distincién entre virtudes
masculinas y femeninas. En ese contexto, filésofos como Hume, Montesquieu o Rousseau
consideraron que el respeto por las virtudes femeninas de la moderacién, la castidad, o la
delicadeza en el gusto, por ejemplo, constituia un indicador del grado de civilidad de la
sociedad. Al mismo tiempo, esta consideracién se combind con otras que vinculaban las
virtudes femeninas con la debilidad o fragilidad de la mujer y con aquellas que la apreciaban
como objeto de placer o juicio estético, de modo que se consideraba propio de una sociedad
educada fomentar la belleza y las cualidades femeninas, al tiempo que las mujeres debian, a su

vez, “exhibir moderacion y sumision” (Garrett, 2008: 205).

Ahora bien, en el marco de esta discusion resulta interesante, aunque también compleja,
la posicion de David Hume. Interesante porque en varios sentidos ilustra estas controversias,
esas actitudes hacia las mujeres se ven representadas y a veces cuestionadas en sus escritos, y

porque fomenta el ejercicio reflexivo acerca de las posiciones contemporaneas al respecto.

Pero la posicion humeana también es compleja en cuanto que no resulta claro cual es
realmente su perspectiva en relacion a la cuestion de la mujer. De hecho, cuando se comparan
las diferentes referencias desperdigadas a lo largo de todos sus escritos, pueden percibirse
inconsistencias. Mientras que en cierto sentido el programa humeano acerca de las virtudes
artificiales, tales como la castidad o la modestia, puede pensarse lo suficientemente elastico
como para permitir un cambio en el tratamiento de la mujer en la sociedad, en otro sentido

adopta muchas veces un tono condescendiente.

El objetivo de este trabajo sera delinear y analizar las diversas referencias de Hume
relativas a la naturaleza femenina teniendo en vista si Hume le atribuye caracteristicas

especiales. Y de ser asi, como influyen en la evaluacion de las mujeres como sujetos morales y

3 Véase Garrett (2008: 204).

157



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

de conocimiento y si acaso el sistema filos6fico humeano permite pensar cambios en la manera

de considerar el lugar de la mujer en la sociedad.

I1. La mujer pasional

Elaborar un mapa de la perspectiva de Hume acerca de la mujer requiere rastrear varias
referencias dispersas a través de sus escritos. Esta dispersion se suma al hecho de que Hume no
dedica ninguno de sus trabajos al andlisis especifico de algo asi como una naturaleza humana
femenina o a las diferencias biologicas que podrian dar lugar a diferencias en el caracter o el
entendimiento, aunque si dedica una seccion del Tratado de la Naturaleza Humana a la explicacion

de la castidad y la modestia como rasgos de la moralidad femenina®.

Sin embargo, aunque en alguna oportunidad bromea diciendo que un ensayo acerca de
un tema tan dificil de entender como la mujer resultaria ininteligible’, no pasa por alto esas
diferencias entre varones y mujeres, aun cuando no las trate sistematicamente. Es decir, no se
trata de descuidar la variedad dentro de la especie, sino mas bien de subrayar la uniformidad de
la naturaleza humana. De hecho, en lo que hace a su teorfa de la creencia, los principios de
asociacion que actuan sobre la imaginacién o los habitos o costumbres que resultan en la
expectativa de regularidades futuras, por ejemplo, funcionan para la mente humana en general y

no parece haber en este sentido ningun rasgo particularmente masculino o femenino.

Es cierto, sin embargo, que aunque Hume no plantee diferencias en cuanto a los
mecanismos para formar creencias, si puede hacerlo en relacién a otras facetas de la naturaleza
humana. Es mas, aun en estos mecanismos pueden aparecer diferencias entre los géneros. En la
Investigacion sobre el entendimiento humano®, Hume propone una serie de circunstancias que influyen
en el éxito de nuestros razonamientos causales. Entre ellas menciona los “sesgos producidos
por los prejuicios, la educacion, la pasion, los partidos [que] tienen mayor incidencia sobre unas

mentes que sobre otras” (EHU 9.5 [140n]). Puede aducirse que estas predisposiciones afectan

4T 3.3.12, SB 570-73. Hume (2007a). Se citara con la inicial de la obra seguida de nimero de libro,
parte, seccion y paginacion de la edicion canodnica de Selby-Bigge precedida por las iniciales SB. Para las
citas directas hemos seguido la traduccién de Vicente Viqueira (Hume, 2012), que se indica entre
corchetes.

5L 1.45. Hume (1932). Se citara con la inicial de la obra seguida del volumen y nimero de pagina.

¢ Hume (2007b). Se citara con las iniciales EHU seguidas del nimero de seccion y parrafo. Para las citas
directas hemos seguido la traducciéon de Holguin (Hume, 1992) que se indica entre corchetes.

158



tanto a hombres como mujeres pero estas tltimas son especialmente susceptibles, segin Hume,
a caer bajo el influjo de pasiones mas violentas, como el amor romantico, que tienden a nublar
su juicio. De modo que incluso la igualdad de las capacidades cognitivas entre hombres y

mujeres puede ser cuestionada a partir de los propios principios humeanos.

Por otra parte, en la relacién de Hume con sus lectores y a pesar de que, como sostiene
Guimaraes, ¢l escribe “acerca de la mujer, para la mujer e incluso con ayuda de mujeres”
(Guimaraes, 2004: 127), en varias oportunidades se percibe que su audiencia es pensada en su
mayor parte como masculina. Por ejemplo, en el ensayo De la dignidad o mezquindad de la
naturaleza humana, Hume contrasta el juicio acerca de la belleza femenina con el de “nuestro
sexo” (E 107)". Esta actitud se repite, por ejemplo, en De escribir ensayos, cuando, al referirse a
dos ambitos distintos de la actividad intelectual, esto es, “el mundo de la erudicion” y el de “la
conversacion” del cual el “bello sexo” es soberano, €l se considera a si mismo “un embajador

de los dominios del saber en los de la conversacién” (E 459).°

A esto se agrega que en varios pasajes, Hume compara varones y mujeres en términos
que no siempre podrian ser interpretados caritativamente y que marcan las limitaciones
femeninas vinculadas a las habilidades cognitivas. Asi, por ejemplo, en De escribir ensayos, ese
reino de la conversacion del que las mujeres son soberanas, esta marcado por “ejercicios mas
faciles y suaves para el entendimiento” y se ocupa de “reflexiones obvias sobre los asuntos
humanos” en contraposicion a las “operaciones de la mente mas elevadas y dificiles” propias de
los eruditos (B 459). En De/ estudio de la historia marca que “lo tierno de su constitucion” y “la
debilidad de su educaciéon” evita que puedan dedicarse a estudios mas graves. No obstante,
Hume se lamenta de que las mujeres no reciban la misma calidad educativa que los varones y
recomienda a las primeras el estudio de la historia pues puede datles el conocimiento del que
carecen. Aunque sin ¢él, “es imposible que su conversaciéon pueda entretener a hombres
sensatos y reflexivos” (E 483-5). En De escribir ensayos indica que el bello sexo tiene una
tendencia mas acentuada a la “disposicion tierna y amorosa” gracias a lo cual su juicio puede

“pervertirse” (E 462).

7 Véase también E 185 [De /a poligamia y el divorciol; E 479 [Del amor y el matrimoniol; B 482 [Del estudio de la
historia]. La numeracién de los Ensayos corresponde a la traduccién de Catlos Martin Ramirez (Hume,
2011). Esta obra se citara con la inicial E seguida del nimero de pagina.

8 Este ensayo -junto con otros como De /los prejuicios morales, De la posicion media en la vida, Del descaro o la
modestia, Del amor y el matrimonio, Del estudio de la historia- fue retirado por el propio Hume de las ediciones
posteriores de los Ensayos por parecerle “frivolo”, entre otras cosas (L 1.112). En tal sentido
reconocemos que podria cuestionarse el argumentar a partir de ellos. Sin embargo, coincidimos con
Livia Guimardes en que, en tanto son escritos de Hume, son también representativos de su posicion.
Véase Guimaraes (2004: 43, n.12).

159



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

Por otra parte, en De/ auge y progreso de las artes y las ciencias Hume afirma que “la
naturaleza ha otorgado al homsbre 1a superioridad sobre la mujer dotandole de mayor fuerza tanto
de la mente como del cuerpo” (E 145)°. Es por tal motivo que los hombres estan obligados, en
su trato social con las mujeres, a “aliviar esa superioridad” a través de la “deferencia y

complacencia estudiadas”. (1b7d.)

De estos pasajes pueden extraerse al menos dos afirmaciones si uno mantiene una
lectura poco caritativa de los textos de Hume. La primera de ellas es que presentan una
descripcion de la mujer en la que sus habilidades cognitivas estan subestimadas y en donde se

y
ven particularmente afectadas por esos prejuicios provenientes de la pasion que en la EHU
podian obstaculizar las buenas inferencias causales. Y, ademas, las deficiencias en la educacién
femenina podrian conducir a una “estrechez de mente” (EHU 9.5 [140n]) que también afectarfa

su capacidad para hacer inferencias correctas.

La segunda afirmacién se vincula con esa deferencia de la que habla Hume en De/ ange,
esto es, la galanterfa, que en si misma podria considerarse una indicacién de la inferioridad de la

mujer:

Es su obligaciéon [la de los hombres| aliviar esa superioridad, en la
medida de lo posible, mediante la generosidad de su comportamiento, y
mediante una deferencia y complacencia estudiadas para con todas sus
inclinaciones y opiniones. Las naciones barbaras muestran esta superioridad
reduciendo a las mujeres a la mas abyecta esclavitud, confinandolas,
golpeandolas, vendiéndolas, matandolas. En cambio, en los pueblos cultos, el
género masculino demuestra su superioridad de una manera mas generosa
aunque no menos evidente: mediante la educacidon, el respeto, la
complacencia y, en una palabra, la galanterfa (E 145).

Vista de este modo, la perspectiva humeana acerca de la mujer parece desalentadora. En
especial porque la observacion citada la ubica dentro de un contexto mas amplio, el de aquellos
que no encajan completamente dentro de la sociedad: los ancianos, los extrafios y los
extranjeros cuya condicion menos favorable obliga a tratarlos con deferencia y cortesfa. Y a

esto se suma que la galanterfa es una actitud de los hombres hacia las mujeres y nunca al revés.

No sorprende entonces que este tipo de afirmaciones genere desconfianza hacia otros

comentarios mas favorables respecto del género femenino, como sucede en el caso del ensayo

9 Las cutrsivas son de Hume.

160



De la poligamia y el divorcio en el que parece sostener la igualdad de géneros en el contexto de la

defensa de la monogamia por sobre la poligamia:

Por otra parte, puede aducirse con mds razén que esta soberanfa del
varén es una real usurpacion, y que destruye la cercanfa de rango, por no
decir la igualdad, que la naturaleza ha establecido entre los sexos. Somos por
naturaleza los amantes, los amigos, los protectores, de las mujeres.
¢Estarfamos dispuestos a cambiar estas atractivas denominaciones por las de
amo y tirano? (E 185)

Este pasaje ha sido citado, por ejemplo, por Annette Baier en apoyo de su afirmacion
de que “Hume se muestra a si mismo en sus escritos, tal como lo hizo en su vida, notablemente
libre de sexismo discriminatorio” (Baier, 1979: 9-10). También Livia Guimaraes lo considera
una dura oposiciéon a los dichos humeanos que podrian utilizarse para acusarlo de sexista

(Guimaraes, 2004: 132).

Sin embargo, contra lo que afirman Baier y Guimaraes, hay que reconocer que en los
parrafos subsiguientes de este ensayo, Hume no desarrolla la cuestion de “la cercania de rango”
o la igualdad entre los dos géneros sino que argumenta en contra de la poligamia aduciendo que

tal sistema no es el mejor para los intereses de los varones.

A esto se suma que en ocasiones Hume presenta puntos de vista que apuntan a
subrayar las debilidades femeninas y a marcar que la natural constitucién de la mujer esta
signada por una supuesta inferioridad no solo fisica sino mental, en el sentido de que estaria
emocionalmente condicionada y eso podria perturbar su juicio. Es interesante remarcar que
tales caracteristicas femeninas parecen ser aquellas que los hombres desean en sus esposas (y tal
vez amantes). En la Historia de Inglaterra"’, por ejemplo, al referirse al caricter de la Reina
Elizabeth, Hume (1983) menciona que a pesar de todas sus encomiables virtudes como
soberana, se le puede exigir, como mujer, ciertas cualidades propias de la “amable debilidad”
del bello sexo, como una disposiciéon mas suave y un temperamento mas dulce. Esto es, aunque
elogiada por su capacidad de liderazgo, como un ser racional, situada en un puesto de
autoridad, a quien se le ha confiado el gobierno de sus sibditos y por lo cual merece “el
aplauso y la aprobacién indiscutibles”, es muy dificil conciliar su figura con “nuestra [del género

masculino] fantasfa de ella como esposa o amante” (HE 1277).

En ese contexto, asimismo, Hume indica una serie de rasgos que cree que caracterizan

la feminidad, como la sumision, la timidez, la tendencia a las galanterias amorosas y los celos,

10 Hume (1983). Se citara con las iniciales de 1a obra seguidas del nimero de pagina.

161



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

propios del amor romantico."" Estos dos tltimos rasgos femeninos en si mismos no parecen
demasiado fuertes para fundar la acusacion de sexista contra Hume si se considera que podrian
no ser afecciones naturales de las mujeres, sino propias de la educaciéon a la que se las somete, y
que Hume fue critico de esta. Pero no puede pasarse por alto que el amor romantico es una

pasion y que las pasiones pueden dar lugar a creencias falsas.

En efecto, la pasion del amor romantico puede resultar peligrosa porque se trata de una
pasion violenta y aunque en si misma es agradable y, “si se maneja adecuadamente es la fuente

de toda educacién y refinamiento” (E 210),"

mas bien debilita y ablanda” nuestra mente
(Hume, 2012: 341) y socava la habilidad para controlar otras pasiones. Se trata de una “pasion
agitada e impaciente, llena de caprichos y wvariaciones, que surge en un momento, a
consecuencia de un rasgo, de una actitud, de nada, y de repente se extingue de la misma

manera” (E 188-189)," cuando pasa un determinado punto “vuelve celosos a los hombres” e

“interrumpe la interrelacion entre los sexos” (E 210).

Pero existe un peligro adicional. Esa inestabilidad puede poner a la mente en un estado
propicio para el temor porque aunque “el amor puede mostrarse en las formas de ternura,
amistad, intimidad, aprecio y benevolencia, (...), la diferente situacién del objeto o la diferente
actitud del pensamiento puede cambiar hasta la sensacion de la pasion” (T 2.3.10, SB 448
[388]). De modo que “todos los géneros de incertidumbre tienen un marcado parentesco con el

temor” (T 2.3.10, SB 447 [387)).

Asi, la disposicién tierna y amorosa que caracteriza al bello sexo también lo hace
candidato a estar mas sujeto al vaivén de la pasion. A su vez, esa inestabilidad emocional las
hace mas propicias al temor, el cual se conjuga con otra caracteristica del género femenino: el
“ansia de dominacién”, pues “no hay ninguna pasiéon que parezca ejercer mayor influencia en
las mentes femeninas que ésta del poder” (E 478). Esto explica que existan mujeres encantadas
C(d =~ 4 21

e tomar a un tonto por compafiero, con el fin de gobernarlo mas facilmente con menor
control” (E 479)". Sin embargo, Hume reconoce que tal aficién a mandar es consecuencia de

que los hombres “han abusado de su autoridad” y de que “los tiranos producen rebeldes”, que,

11 Hume (HE 195, 630).

12[De los caracteres nacionales).

13 \De la poligamia y el divorcio].

14 Es interesante notar que este mismo supuesto rasgo femenino fue declarado por Alexander Pope y el
propio Kant como una caracteristica del comportamiento de las mujeres, lo cual apoya la idea de que al
menos parte de la caracterizacion humeana de la mujer estaba basada acriticamente en prejuicios

epocales. Véase Garrett (2008: 205-207).

162



cuando se hacen con el poder, “se convierten a su vez en tiranos” (E 479). Pero lo cierto es que
esta pasion que se apodera de las mujeres confluye con facilidad en una combinacién aun mas

exasperante. En la Historia natural de la religiogn, Hume se pregunta (y responde) lo siguiente:

¢Qué época o periodo de la vida es el mas inclinado a la supersticion? El mas
débil y el mas timorato. ¢Qué sexo? Hay que dar la misma respuesta. Dice
Estrabon que /los lideres y ejemplos de cualquier forma de supersticion son las mujeres.
Son ellas las que inducen a los hombres a la devocion y a las oraciones y a la observancia
de las fiestas religiosas. Es raro encontrar alguno gue viva apartado de las nmjeres y que,
sin embargo, sea adicto a tales practicas (Hume, 2003: 59)".

En este sentido, las mujeres son consideradas de manera analoga a los sacerdotes pues
ambos se vinculan con la supersticién, fuente de creencias falsas y uno de los aspectos mas
deplorables de la humanidad. Ademds, tanto monjes como mujeres tienden a sentirse
despreciados y esto alienta “su disposicion vengativa” pues “la venganza es una pasion natural
en la humanidad”, aunque parece imperar con mas fuerza en los sacerdotes y mujeres a causa
de que “les esta negado el desahogo inmediato de la ira en la violencia y el combate” (E 199').
Sin embargo, el bello sexo puede sobreponerse a su inferioridad, romper con la tirania
masculina “y compartir los derechos y privilegios de la sociedad a través de sus insinuaciones, el

trato y los encantos” (EPM 3.19 [132))".

De modo que la “amable debilidad” puede transformarse en todo lo contrario a causa
de la susceptibilidad femenina y caer en poder de los celos, la venganza y el ansia de dominio

(propia, dicho sea de paso, de aquellos que son dominados a su vez) y el temor.

Sucede, no obstante, que ese “ansia de dominaciéon” de la mujer no puede abrigar
esperanzas de obtener resultados positivos a causa, justamente, de su natural y “amigable
debilidad” que la hace naturalmente inferior al hombre. Ahora bien, ;Hume establece
razonablemente que la mujer es natural y no convencional o accidentalmente inferior al
hombre? :Son los varones y mujeres desiguales en un sentido que amerite un doble estandar

para juzgarlos?

En ciertas oportunidades, Hume tiende a realizar observaciones que apuntan a la idea
de que la inferioridad con respecto al varén no es esencial a la naturaleza femenina. Tal es el

caso, por ejemplo, cuando hace notar que la educacion que suele darse a las mujeres es muy

15 Jas cursivas son de Hume. En este caso se sigue la numeracion de la traducciéon de Concha
Cogolludo (Hume, 2003).

16 [De los caracteres nacionales|.

17 Hume (1998). Se citara con las iniciales EPM seguidas del nimero de seccién y parrafo. Para las citas
directas se sigue la traduccién de Mendoza Hurtado (Hume, 2015) que se indica entre corchetes.

163



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

diferente a la de los varones pues ellas son generalmente “mucho mas aduladas en su juventud
que los hombres, lo cual debe provenir, (...) de que se considera su principal punto de honor
mucho mas dificil que el nuestro” (E 528)'"®, aunque tal adulaciéon no se hace por los mismos
motivos que los varones. Mientras que ellos son elogiados por tener coraje'”’, a las mujeres se

13

las felicita por mostrar signos de castidad y modestia, al punto que “es necesario observar
mayor celo y cuidado en su educacion” (E 208-209) cuando se trata de zonas en las que las
nifias se desarrollan tempranamente. A esto se agrega que, mientras un acto de cobardia por
parte de un hombre puede ser excusable en tanto “una conducta contraria lo rehabilita en su
caracter” (EPM 6.14 [194]), una mujer no puede reconstruir y asegurar su reputacién una vez

que ha sido disoluta, pues no puede asegurar que “ha tomado mejores resoluciones y que tiene

suficiente dominio de si”” para practicarlas en el futuro (EPM 6.14 [195]).

¢Por qué no argumentar desde esta diferencia en la educaciéon que si las mujeres no

pueden disciplinar adecuadamente sus emociones o resultan temerosas y atadas

exageradamente a la devocion y la supersticion, es a causa de la excesiva adulaciéon que podria

echar a perder el caracter? Lo interesante del caso es que Hume, hasta donde sabemos, no
. . . @ ) .

parece hacer esta inferencia a pesar de que entiende que “los seres humanos son mas sensibles

a todas las impresiones durante su infancia y conservan esas impresiones mientras estan en el

mundo” (E 201).

En De los caracteres nacionales, Hume afirma que “nada estimula mas la pasion del amor
como la facilidad y el ocio, ni la destruye tanto como la laboriosidad y el trabajo duro” (E 209).
En vista de esto, ¢podria pensarse que la exagerada tendencia femenina hacia el amor
romantico es consecuencia de la facilidad intelectual con la que son educadas las jovenes?
Hume tampoco parece concluir esto aun cuando hace notar que la inferioridad de las
capacidades femeninas se vincula con el rol social que les toca cumplir: la vida doméstica, dice
Hume en De Ja inmortalidad del alma, “no requiere facultades superiores mentales ni fisicas” (E
505). Dado que las capacidades o facultades de los seres humanos, en tanto especie, son
proporcionales a sus aspiraciones, podria decirse que las mujeres no han podido desarrollar
tales habilidades a causa del rol que social e histéricamente se les ha asignado. Pero Hume no
dice esto tampoco, solo apunta que, si la idea de que el alma es inmortal fuese cierta (tesis

contra la cual argumenta), “un sexo tiene que cumplir una tarea igual al del otro. Sus facultades

18 Se trata de una variante agregada por Hume a posteriores ediciones al ensayo De la dignidad y
mezquindad de la natnraleza humana.
19 Ct. E 207-208 [De los caracteres nacionales|.

164



de raciocinio y decisiéon deberfan haber sido también iguales, y en ambos casos mayores que en

el presente” (E 500).

Y hay algo mas. En el contexto de este ensayo Hume afirma que las facultades de los
seres humanos, en relacién a sus necesidades son analogas a las de “los zotros y las liebres” (E
505), lo cual refuerza la naturalizacion de la inferioridad femenina en raciocinio y decisién vy,
con esto, las relaciones de dominacion entre los sexos. Es decir, la mujer parece natural y no

contingentemente inferior al hombre.

¢Problematiza o cuestiona Hume el tema de los posibles cambios sociales y de
educaciéon que echarfan por tierra esas relaciones de dominacién? ¢Hasta dénde puede
defenderse el ideal humeano de liberar a las personas de los peligros de la supersticion si las
mujeres no pueden ver terminada su esclavitud de las pasiones violentas siendo educadas para

cultivar las calmas? ;Cual es, entonces, la imagen humeana de la mujer?

Las dos primeras preguntas deben ser pensadas en el contexto de su explicaciéon de las
virtudes artificiales de la castidad y la modestia, que trataremos en el apartado siguiente. En
cuanto a la tercera, podemos decir que la mujer humeana es una criatura pasional, esto es, en
virtud de su complexion tierna y amorosa es pasible de ser llevada por otras pasiones mas
violentas y capaces de obnubilar el pensamiento, como el amor romantico, los celos, el temor y

la supersticion.

Pero al mismo tiempo, aunque Hume no trate la cuestion del mejoramiento en la
educacion femenina, si reconoce y condena como barbaras las actitudes propietarias extremas
hacia la mujer y propone que hay mejoras en el progreso social con respecto a culturas del
pasado. En Del ange y el progreso de las artes y las ciencias™, Hume entiende que la galantetia puede
convertirse también en una actitud que no solo implique aparentar buenos sentimientos hacia
los otros por cortesfa, sino que también exprese o refleje el progreso social. Y esta actitud es,
para Hume, natural a los seres humanos, surge de la misma atraccion entre los sexos y la
educacion solo “vuelve la mente hacia ella; la refinan, la pulen y la dotan de una gracia y
expresion propias” (E 144). De modo que, aunque no tematice y critique la educaciéon que
puntualmente reciben las mujeres y que define su rol social, presenta una idea de progreso o
mejoramiento en la relaciéon entre los sexos que podria, eventualmente, conducir a mejorar la

situacién femenina.?' La galanterfa que podia interpretarse como un gesto condescendiente

20 F 128-148.

2l Livia Guimaraes desarrolla la idea de que la galanteria es una actitud natural en el hombre que
funciona al mismo tiempo como un mecanismo de mejora social y de gran peso cultural. Eso lleva a
que, con respecto a la mujer, la galanterfa funcione constructivamente en dos niveles: “simbolicamente
invoca una metafora de mujer que incorpora cuerpo, emocion y pasion en una evaluacién epistémica

positiva” y, en otro nivel, “facilita la inclusiéon” (Guimaraes [2004: 137]). Sin embargo, la galanteria no es

165



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

puede entenderse también en un buen sentido conforme el cual el hombre se abstiene de
expresar un sentido de superioridad con el fin de incluir o no subestimar al otro. Eso darfa
lugar a practicas sociales que, una vez afianzadas, podrian extender las libertades de las mujeres

y promover el desarrollo de sus capacidades naturales.

Es decir, la posicion humeana acerca de la mujer no solo es compleja porque su
reconstruccion requiere rastrear referencias dispersas, sino también a causa de su ambigiedad o
inconsistencia, las cuales permiten presentar muy disimiles interpretaciones™. Por nuestra patte,
creemos que Hume no es, efectivamente, consistente en este asunto y que parece naturalizar en
muchos casos el trato que empiricamente se daba a la mujer en su contexto social e historico.
Como vimos en la introduccion, el modo de concebir a la mujer resultaba problematico para
muchos filésofos ilustrados porque contrastaba con la idea de naturaleza humana que parecia
identificarse con la naturaleza del hombre blanco europeo, un prejuicio en el que incluso

Hume, muy critico de su sociedad en muchos sentidos, parece haber caido.

III. La mujer casta y modesta

Comencemos por un experimento mental para ilustrar la cuestion de las virtudes artificiales en
la mujer”. En la seccién nueve de la Investigacion sobre los principios de la moral, Hume propone un
didlogo para ilustrar lo que serfa un caricter moral ejemplar. En ese contexto, imagina una
conversacion en la que una persona que ha casado a su hija con Cleantes recibe felicitaciones,
pues ha conseguido un yerno que muestra tener cualidades utiles para los demas y para si

mismo, asi como cualidades también agradables para él y para otros. Asi, Cleantes es

planteada por Hume como propia de la esfera moral sino del ambito de las buenas maneras o buenos
modales. Tampoco forma parte de la ley, de modo que no podria imponer obligaciones morales y
fundar derechos civiles y politicos con lo cual la idea de que contribuye efectivamente a la igualdad entre
el hombre y la mujer podtia ser cuestionada. Lorne Falkenstein, por su parte, sostiene que el punto de
vista de Hume acerca de la relacién entre los sexos se desarrolla a lo largo del tiempo y que el énfasis
inicial sobre las virtudes femeninas se vuelve sobre los vicios masculinos de la galanteria y los celos.
Véase Falkenstein (2015).

22 En el extremo opuesto a la posicién de Baier y Guimaraes, por ejemplo, se encuentra Marcil Lacoste,
quien sostiene que la cuestién interesante a tratar no es si acaso Hume era sexista, porque lo era, sino
mas bien si su sexismo es, como ella considera, una “conclusiéon légica de la propia filosoffa de Hume”.
Véase Lacoste (1976: 425).

23 La version original de esta analogfa aparece en Burns (1976: 416-417). Hemos decidido incorporar

algunas variantes para hacerla mas acorde al propésito de nuestro trabajo.

166



Un hombre de honor (...) [capaz de] un trato justo y amable (...) [de] aguda
perspicacia y conocimiento precoz de los hombres y los negocios [que le]
pronostican honores y progresos. (...) [Duefio] de buenos modales, (...)
galanterfa sin afectacién [y] conocimiento ingenioso. (...) Esa alegria (...)
recorre todo el curso de su vida y mantiene una serenidad constante en su

rostro y tranquilidad en su alma (EPM 9.2 [232-3]).

La virtuosidad de Cleantes salta a la vista y se contrapone con la del hombre sombrio
cuyo caracter exhibe virtudes monacales que pueden ser consideradas vicios, como la castidad o
la humildad, pues “ni mejoran la fortuna del hombre en el mundo, ni lo hacen un miembro mas
valioso de la sociedad ni lo capacitan para el entretenimiento social, ni aumentan su capacidad
de satisfaccion propia” (EPM 9.3 [234]). Ahora bien, ¢podemos suponer que Cleantes es un
modelo humano y no un modelo masculino, es decir, que se trata de un modelo moral
adecuado tanto para mujeres como para varones? Para responder a esta pregunta podemos
imaginar una hipotética Cleanta como el objeto de un didlogo analogo entre la que serda su
suegra y otras mujeres. En ese didlogo, lo mas probable serfa que Cleanta fuera elogiada por ser
honorable, serena, ingeniosa y seria criticada si fuera perezosa, aburrida o depresiva y, mas aun,
serfa menospreciada si practicara alguna forma de auto-negacion, auto-desprecio o crueldad.
Hasta ahora, la descripciéon de un caracter moral perfecto podria aplicarse a ambos sexos. Pero
prestemos atencion a uno de los rasgos cuya falta es elogiada en Cleantes: el celibato o su copia
mas debilitada, la castidad. ¢Esto mismo seria elogiado en Cleanta? Conforme la explicacién de
corte utilitarista de Hume, la respuesta serfa “no”; en las mujeres, la falta de castidad constituye

un vicio.

Sin embargo, podria sefialarse que esta analogfa esconde una trampa pues la castidad es
definida por Hume como “la fidelidad al lecho conyugal” (EPM 4.5 [154]), a la confianza que
vincula las partes de un matrimonio. Y en tal sentido, la falta de castidad constituye un vicio
tanto para el varéon como para la mujer. Es decir, la fidelidad conyugal obliga a ambos sexos
tanto por razones naturales como artificiales. La fidelidad forma parte de una lista de virtudes
propias de un caricter bueno y benevolente®. Y teniendo en cuenta que para Hume el
matrimonio es una combinaciéon de deseo y afecto, que “el lazo matrimonial (...) se mantiene
principalmente gracias a la amistad” (E 189) y que esta ultima requiere la expectativa de
permanencia, es esperable que incluya la fidelidad no solo sexual para que “esa unién sea entera

o total” (Ibid.). Por otro lado, si el matrimonio incluye promesas de fidelidad conyugal, cada

24 Cf. T'3.3.3 SB 603.

167



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

uno de los integrantes de la pareja estarfa igualmente obligado a la fidelidad en virtud de tales

promesas, en tanto virtudes artificiales.

Pero sucede que la asimetria entre los géneros surge, para Hume, porque “una
infidelidad de esta naturaleza [sexual] es mucho mas perniciosa en las mujeres que en los hombres.
Por eso la leyes de la castidad son mucho mas estrictas en relacion con un sexo que en relacién

con otro” (EPM 4.6 [155])*. Consideremos la explicacion humeana.

Hume se dedica por primera vez al tratamiento de la castidad y la modestia en el Tratado
y en el contexto de las llamadas “virtudes artificiales”, particularmente porque la explicacion de
la castidad y la modestia ayudara a remover cualquier obstaculo que impida aceptar que las leyes
de las naciones son artificios que consideramos virtuosos y, por tanto, merecedores de nuestra
aprobacion, a causa de su utilidad social. Para Hume, la castidad y la modestia, “que pertenecen
al bello sexo” constituyen un “caso notable” (T 3.2.12, SB 570) del principio que sostiene que
apreciamos esas reglas a causa del interés general de la sociedad pues “no existe ningun
fundamento en la naturaleza para toda esa modestia exterior que exigimos en las expresiones,

vestimenta y conducta del bello sexo™ (14:d.).

Como sucede en el caso de la justicia, otra virtud artificial, y la escasez moderada,
existen circunstancias empiricas que exigen la aceptacién y aprobacion de la castidad y la
modestia en tanto artificios imprescindibles para dar solucion a esas circunstancias. En tal
sentido, estas virtudes “surgen de la educacion, de las convenciones voluntarias de los hombres
y del interés de la sociedad” (Ibid.). Existen, pues, tres circunstancias empiricas fundamentales
que dan origen a estas virtudes artificiales, a saber, “la debilidad y longitud de la infancia
humana” que exige numerosas “fatigas y gastos” para hacer frente a la crianza de los hijos. En
segundo lugar, Hume considera que las unicas personas que tienen una natural preocupacion
por el bienestar de los nifios humanos son sus propios padres; mas aun, ambos padres pues
“debe existir una unién del hombre y la mujer para la educacién de la juventud y (...) esta
unién debe ser de duracion considerable” (Ibid.). Tal uniéon proviene, a su vez, de dos
tendencias naturales en el hombre: el natural afecto y atraccion entre los sexos y la inclinacion
natural de los padres a amar a sus hijos. Pero esto requiere de un tercer factor: que ambos
companeros sexuales estén seguros de que se trata de sus propios hijos. Y este factor puede

darse con absoluta seguridad solo para la mujer y no asi para el varén™.

25 Tas cursivas son de Hume.
26 Cf. T 3.2.12.

168



A partir de esta “trivial y anatémica” observacion, dice Hume, “se deriva la gran
diferencia entre la educacion y los deberes de los dos sexos” (T 3.2.12, SB 571 [495]), a lo que
se agrega una observacion psicolégica acerca de la crianza de los hijos: “para inducir al hombre
a imponerse a s{ mismo esta obligacion (...) debe creer que los hijos son suyos y que su instinto

natural no se dirige a un objeto equivocado cuando da rienda suelta a su amor y ternura”(15d.).

Por estas razones, las mujeres deben comprometerse con una castidad no natural y que
no es exigida a los varones en el mismo grado. Para asegurar a sus esposos que ellos son,
efectivamente, los padres de sus hijos, las mujeres deben exhibir una conducta casta y en tanto
la modestia es el signo exterior para esta conducta propia del ambito de la intimidad, también
deben exhibir un comportamiento modesto con respecto a sus modales, vestimenta y
expresiones. Con esto se origina un doble estandar para juzgar la conducta sexual de hombres y
mujeres y una nueva configuracién para pensar lo femenino pues estas virtudes propias del
bello sexo son pensadas como virtudes, no en cuanto son agradables para quien las practica

sino en cuanto son utiles para el interés de la sociedad.

Existen varios puntos dignos de remarcar en esta explicacion humeana. El primero de
ellos es que Hume entiende, sin cuestionar alternativas, que la crianza de los hijos no puede ser
brindada por un solo padre y menos aun solo por la madre. De hecho, en el ensayo De /los
prejutcios morales (esto es, con posterioridad a la escritura del Tratado), Hume presenta como un
ejemplo “que puede inducirnos a no apartarnos demasiado de las maximas de conducta y
comportamiento recibidas” (E 465), el caso de una mujer que buscaba excluir al padre de su
hijo de su educacién y crianza pues ella podia por si misma asegurarse econémicamente. Esto
lleva a pensar que Hume, una vez mas, no cuestiona el doble estaindar apoyado en la
dependencia social y econémica de la mujer. Si se requiriera y fuera empiricamente posible solo

el cuidado por parte de la madre, no serfa necesaria o util la castidad.

Pero aun aceptando que el cuidado de los hijos requiere de mas de un adulto, no se
sigue que se requiera el cuidado de ambos padres biolégicos, aunque Hume no da mayores
explicaciones. En el ensayo De /la poligamia y el divorcio, al sefialar los aspectos negativos del
divorcio, Hume se pregunta cudl serfa la fortuna de aquellos hijos cuyos padres se han

<

divorciado y si acaso “¢se encomendaran al cuidado de una madrastra y, en vez de la tierna
atencion e interés de un progenitor, se les hara sentir toda la indiferencia o el odio de un
enemigor” (E 188). La explicacién para esto podria ser que no existe una motivaciéon natural

para el cuidado de los hijos que no son propios.

Tampoco considera seriamente el caso de grupos en los que los hijos se crien
comunalmente, lo que harfa innecesaria la castidad. De manera incidental, sugiere que han

existidos otros sistemas de crianza, como el de “los antiguos britanicos” en el que “toda la

169



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

comunidad se encargaba de mantener” a los niflos (E 184), pero sostiene que se trataba de

pequenas sociedades que hacian esto para crear vinculos mas estrechos.

Pero volvamos un momento a la explicacion humeana. Hume afirma que los varones
necesitan, para dar rienda suelta a su ternura y su amor y, ademads, comprometerse gustosamente
con los gastos y fatigas que implican la crianza y el mantenimiento de los hijos, saber que estos
son sus propios hijos, y este es el unico modo de #nducirlos a ese compromiso. ¢Qué significa,
pues, “inducir’? Si se lo considera en términos de obligacién moral, parece extrafo decir que el
varén estarfa obligado a someterse a esos gastos y fatigas gustosamente. En cambio, si se
entiende “inducit” como “causar psicolégicamente”, podria pensarse que Hume consideraba la
creencia en la consanguineidad como una causa psicolégica y la castidad y la modestia serian
necesarias porque el vinculo asociativo entre el padre y sus hijos debe establecerse mas alla de
toda duda. Ese padre debe estar completamente convencido de que esos hijos son suyos y a
causa de las diferencias biolégicas y las dificultades existentes en ese entonces para determinar
la paternidad, los hombres solo pueden estar seguros si las mujeres se someten a una conducta

sexual casta e intachable.

Esta demanda de castidad, a su vez, depende, como sefala Baier, de la premisa
psicolégica de que los hombres seran reacios a cuidar de aquellos hijos que no sean
biolégicamente suyos y del presupuesto, no establecido explicitamente, de que la sociedad es
tanto patriarcal (porque el control econdémico esta en manos de los hombres) como patrilineal
(porque la propiedad se hereda a través de la linea paterna)”” En una sociedad en la cual el
hombre no fuera social y econémicamente dominante, donde la herencia fuera transmitida por
via materna o donde las mujeres fueran lideres y usaran su poder para obligar a los hombres a

hacerse responsable de los gastos de crianza, la castidad serfa un detalle trivial.

Por otra parte, Hume discute acerca de este topico en el Tratado a través de dos
perspectivas o voces diferentes con lo cual podria defenderse que él no toma partido por la
defensa de la castidad: por un lado, la del filésofo especulativo, con una visibn normativa y, por
otro, la del mundo, “las gentes”, que consideran esta cuestion “naturalmente y sin reflexion”

(Hume, 2012: 497).

Para el filbsofo especulativo es razonable y necesario dar esa seguridad a los padres
“pero la imposicién de severos castigos para la transgresion de la fidelidad conyugal por parte

de la mujer” (T 3.2.12 SB 571 [495]) no puede ser facilmente impuesta por via legal pues la

27 Véase Baier (1979: 6-8).

170



naturaleza privada de tales transgresiones dificulta la presentaciéon de pruebas adecuadas. Por tal
motivo, lo conveniente serfa imponer “el castigo de la mala fama o reputacion” (1bid.), unir la
verglenza a la infidelidad y alabar la castidad. Pero aun asi, esto no serfa suficiente porque las
criaturas humanas, y en especial “las del sexo femenino” se inclinan, a su juicio, a preferir la
tentacion presente por sobre los motivos remotos™ y “la tentacién es aqui la mas fuerte
imaginable (...) y una mujer halla (...) ciertos medios de proteger su reputacion y evitar todas
las consecuencias perniciosas de sus placeres” (T 3.2.12, SB 573 [498]). Sera necesario,
entonces, un mecanismo que evite que las mujeres se vean tentadas a ser infieles y despierte en
el sexo femenino una repugnancia por aquellas expresiones, posturas o libertades que se
relacionan con el placer sexual. Asi y todo, el filésofo especulativo se mostraria escéptico pues

aun se preguntaria si acaso es posible retraer esa inclinacién tan fuerte de la naturaleza humana.

La segunda perspectiva, la del mundo, la de las gentes, parece solucionar el problema de
manera natural. Ese mundo es el de aquellos que tienen interés en la fidelidad femenina y de los
que, aun sin tener un interés directo en esto, son llevados “por la simpatia hacia los intereses
generales de la sociedad” (T 3.2.12, SB 573). Los razonamientos de este mundo son producto
del auto-interés de algunos, la simpatia de otros, la educacion y la influencia de reglas generales
establecidas. Desde esta perspectiva, si las mujeres fueran, en general, promiscuas, su
comportamiento debilitaria las pruebas que convencen a los hombres de que son efectivamente
los padres de sus hijos. De ahi la exigencia de que #sdas las mujeres sean, por regla general,
castas. En especial, habra dos grupos que tendran un interés mas fuerte en esto, el de las
mujeres con hijos a las que conviene que sus esposos los mantengan (pues los ejemplos de
promiscuidad de otras madres podrian permitir que su propio comportamiento sea puesto en
duda) y el de los hombres casados con mujeres en edad de tener hijos (pues esos ejemplos que
pondrian en cuestion el comportamiento de sus esposas podrian derivar en que ellos fueran
humillados como esposos engafiados). A estos dos grupos se suman los que, por simpatfa hacia
los intereses generales de la sociedad también defienden la castidad y eso incluye jovenes,

ancianos, mujeres infértiles e, incluso, los solteros “viciosos” o libertinos (T 3.2.12, SB 573).

A esa “simpatia con el interés general de la sociedad” se suma la educaciéon que “toma
posesion de las ductiles mentes del bello sexo en su infancia” (T 3.2.12, SB 572). Esta ultima
frase puede interpretarse de dos modos: en el sentido de que Hume afirma la ductilidad de las
mentes femeninas o en el sentido, mas amable con Hume, de que la educacién modela las

mentes femeninas en el momento en que son mas maleables, esto es, en su infancia, pues

28 Bstos “motivos remotos” son los intereses a largo plazo para la sociedad pues la infidelidad femenina
o, incluso, su mera posibilidad, tiende a danar el tejido social pues hard que los varones estén menos
inclinados a cuidar de los hijos. Esto llevarfa a la interrupcién del funcionamiento normal de ciertas

instituciones como la herencia de la propiedad.

171



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

aquellas mujeres cuyas mentes han sido sociabilizadas desde pequefias seran menos capaces de
protestar frente a la constriccion de la castidad. No obstante, en cualquiera de los dos casos, la
educacion, los intereses y la simpatfa permiten extender la castidad, junto con el temor a la mala
reputacion, desde el grupo de las j6venes™ o en edad de tener hijos, al sexo entero, incluyendo

a las que estan excluidas de la maternidad.

Es decir, la educacion extiende el respeto por la regla mas alla de los que tienen un
interés directo en que sea observada, incluyendo a los solteros viciosos que también se ven
influenciados y “no prefieren los ejemplos de lascivia e impudor en la mujer” (T 3.2.12, SB
573). Pero también actia la influencia de la semejanza, otro de los principios de asociacion,
pues la aplicacién de la regla se extiende a casos que son accidentalmente similares, como las
mujeres ancianas o estériles y al mismo tiempo evita que se extienda en el mismo grado a casos
que, aunque no son parecidos, estarfan mas interesados o vinculados con la castidad, por
ejemplo, los hombres, porque las reglas se generalizan de modo mas natural a casos semejantes.

En tal sentido, la perspectiva del mundo es irreflexiva.

Y no solo eso, sino que genera también un doble estandar en el sentido de que los
varones no estan sometidos, con respecto a la castidad, en el mismo grado que las mujeres.
Segtin esas mismas gentes que exigen la castidad para todas las mujeres, sin importar edad o
condicion, las obligaciones del sexo masculino son menores que las del sexo femenino debido a
que la castidad en la mujer es mas necesaria que la castidad en el hombre en cuanto al
mantenimiento de la sociedad”. Aunque el interés de la sociedad civil, dice Hume, es contratio
a “que los hombres tengan entera libertad de entregarse a sus apetitos sexuales” (T 3.2.12, SB
573 [498])”, el interés por esta conducta masculina es mis débil y por consiguiente, la

obligaciéon moral también sera diferente para varones y mujeres.

Este doble estandar también es notorio en cuanto al signo externo de la castidad, esto
es, la modestia, la cual también es una virtud artificial y tal vez incluso mas que la castidad™.

Esta virtud equivale al contrario del descaro o impudor y supone una conexiéon entre un motivo

29 Para quienes la castidad y la modestia, como la exteriorizacién de esa castidad, serfa dtil en cuanto les
permitiria acceder con mayor seguridad al matrimonio pues los hombres preferiran unirse a mujeres en
quienes puedan confiar y que garanticen su paternidad.

3 T'3.2.12, SB 573.

31 Las cursivas son de Hume.

32 Immerwahr considera que, en el contexto del Tratads, solo la modestia es una virtud artificial o
convencional pues “Hume considera la demanda de fidelidad conyugal [esto es, la castidad] tan obvia
como natural”. Immerwahr (1983: 362).

172



inobservable y objeto de la aprobacién moral, y un comportamiento publico observable. La
modestia en el vestido, las expresiones y el comportamiento exhibe publicamente la
repugnancia hacia lo erético. En tanto signo exterior de la castidad, la modestia recibe la
aprobaciéon moral como una virtud. ;Puede fingirse modestia aun manteniendo en secreto una
conducta lasciva y poco casta? Es posible. Sin embargo, debe tenerse en cuenta que la virtud de
la modestia se aplica a todas las mujeres desde la infancia de modo que la mente es modelada
para evitar las tentaciones; ciertos modos de hablar o de vestirse son reprimidos, no porque
sean considerados dafiinos en si mismos sino porque se considera que favorecen la infidelidad
en algunas mujeres. Como afirma Baier (1979:10), la modestia prepara el camino para la

castidad, es analoga a una “deformacién socialmente aprobada”.

Ahora bien, cuando se trata del comportamiento masculino, la falta de modestia
adquiere la forma de descaro que Hume asocia con el éxito en el mundo aun siendo en si
mismo un vicio: “Nada facilita mas abrirse paso en el mundo que un auténtico, natural
descaro” (E 474). La modestia no solo no constituye una virtud en los varones sino que incluso
Hume considera que la promesa de vigor sexual en el hombre es causa de la estima y el amor
temenino. El Donjuan cuenta con una capacidad para producir placer que le granjea el amor de

<

mujeres “aunque [estas] no pueden tener la esperanza de obtener del mismo un goce tal y
pueden ser solo afectadas por su simpatia con una mujer que mantenga con él comercio
amoroso” (T 3.3.5, SB 615 [533]). Como en el caso de Cleanta, no podriamos, en este contexto,
poner a una mujer en el lugar del Donjuan y esperar que reciba el amor y la estima de otras

mujeres o incluso de los varones, al menos no publicamente, pues también estos son educados

para reprobar la lascivia femenina.

Por otra parte, este doble estandar respecto del comportamiento sexual para hombres y
mujeres, segun Baier, implicarfa también un doble estandar al interior del género femenino.
Aunque Hume explicitamente sefiala que la restriccion de la castidad debe aplicarse a todas las
mujeres, la menor exigencia a los varones requiere el supuesto de que existan algunas mujeres
disponibles como companeras de aquellos solteros libertinos —y “maridos extraviados”, agrega
Baier (1979: 8)— que tienen una mayor “libertad de entregarse a sus apetitos sexuales” (T 3.2.12,
SB 573). Y esto podria debilitar, como dijimos antes, la fuerza de la regla general, lo que

implicaria una inconsistencia en el sistema humeano.

Sin embargo, puede responderse que lo que sostiene Hume es que el comportamiento
femenino que merece la aprobacién moral solo es util cuando es considerado en el contexto de
una convencion que hace que ese comportamiento se generalice. Esto no significa que la

convencion sera universalmente obedecida. La castidad y la modestia serfan utiles en este

173



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

contexto a pesar de que existan mujeres incastas del mismo modo que las reglas de la justicia

son utiles a pesar de que existan ladrones.

A partir de todas estas cuestiones, cabe sefialar un par de puntos importantes. Primero,
que la castidad y la modestia no son naturales para las mujeres -aunque tampoco para los
hombres- y que Hume no minimiza el costo que estas virtudes implican para el sexo femenino
porque, como sucedia con el papel de la mujer en los Ensayos, el principio de placer opera mas
fuertemente en las mujeres que en los hombres. Y aunque esto en principio podria parecer
sexista, es preciso tener en cuenta que para Hume no es exactamente una falta preferir un
placer agradable y cercano a un interés remoto. En Un Didlogo, texto que suele incluirse al final
de la EPM, Hume explora la cuestioén del pluralismo moral, a través de un relato referido a un
lugar imaginario llamado Furli. Allf destaca el valor de la galanteria francesa como “natural y
agradable” y sefiala que los franceses “prefieren la tranquilidad, la libertad y unas relaciones
abiertas a una fidelidad y constancia estrictas” aunque sacrifiquen “algunos de los placeres
domésticos a los sociales” (Hume, 2008: 253). Aqui, Hume plantea otro modo, mas natural, de
tratar a las mujeres pues lo placentero prima por sobre lo util; lo natural y agradable es
suficiente para preferir relaciones mas libres entre los sexos, a diferencia de lo que sucede en la
EPM, donde la fidelidad femenina es presentada estrictamente como util para la sociedad y para

la mujer misma®.

En segundo lugar, si bien es cierto que Hume no considera que podrian existir otras
soluciones alternativas al problema surgido de la “trivial y anatémica observacion”, eso no
socava la explicacion humeana en si misma. La exigencia de castidad a ambos sexos también
podria ser una respuesta al requisito de seguridad paterna y formas alternativas de cuidado de
los nifios podrian eliminar ese requisito. Cuando se considera esto, la castidad y la modestia
pueden parecer aun mas arbitrarias y nada naturales en especial teniendo en cuenta el grado en
el que las mujeres deben alterar su naturaleza para mantener estas virtudes y para que los
hombres puedan practicar su instinto natural de cuidar de su prole y “dar rienda suelta a su
ternura”. Sin embargo, Hume no afirma que bajo aualguier condicion la castidad y la modestia
seran consideradas virtudes. LLa necesidad de castidad y modestia surge dentro del contexto de
la propiedad privada, la herencia de la propiedad a través del padre y la sociedad patriarcal. En

su explicacion, que no presenta bajo su propia voz, Hume describe a la castidad y la modestia

33 EPM 4.5-6; 6.14.

174



como virtudes socialmente utiles que surgen en el marco de una sociedad y modelos de crianza

determinados.

En este sentido, el sistema humeano es elastico y deja abierta la posibilidad de que
diferentes circunstancias empiricas den lugar a diferentes modos de relacion entre los sexos y
estructuras familiares alternativas. La mujer humeana, en el contexto de las virtudes artificiales y
considerando las circunstancias en que de hecho vive, no puede ser apasionada, inestable y
devota del amor romantico, sino casta y modesta con el fin de mantener un esquema general

que permita sostener ese sistema social.

IV. Consideraciones finales

A lo largo de sus escritos Hume presenta una serie de referencias a la naturaleza de la mujer y
su rol dentro del esquema social que muchas veces resultan inconsistentes entre si, por lo que
no permiten un dibujo claro del perfil femenino. En algunas ocasiones, Hume parece aceptar
sin mayores reservas prejuicios preconcebidos acerca de coémo deben ser las esposas y amantes
y, en otras oportunidades, presenta la idea de la mujer como un ser pasional, sujeto a los
vaivenes de las emociones, proclive al temor y la supersticiéon en un grado mayor que el varon.
Estas caracteristicas hacen de la mujer un ser intelectual y moralmente inferior al hombre en
cuanto tiene mayores chances de no hacer inferencias correctas, no desarrollar pasiones calmas
o no ser capaz en la misma medida que el varén de elegir los bienes remotos por sobre los
placeres cercanos. Tal descripcion le ha valido a Hume muchas veces el mote de “sexista”. No
obstante, estas referencias locales no parecen ir en contra del sistema general humeano para el
cual el ser humano es, fundamentalmente, pasional y emocional. Por otro lado, incluso cuando
habla de la mujer en este sentido y aunque no desarrolla la cuestién de la educaciéon femenina,
Hume deja abierta la posibilidad de que esa naturaleza sea en parte producto del modo en que

se educa al sexo femenino para la sociedad.

A su vez, en lo que se refiere a la castidad y la modestia, las condiciones naturales de la
mujer no constituyen el fundamento para la diferenciacién de roles y el doble estandar moral.
Este se basa en principios vinculados a la naturaleza del varén que requiere la seguridad de su

paternidad para dirigir un instinto natural.

No se puede negar, sin embargo, que Hume no ofrece una critica apasionada de la
diferenciacién de roles respecto de la castidad y la modestia. Aunque entiende que esas virtudes
no forman parte de la naturaleza de la mujer (ni del hombre), su descripcién no toma el mismo
tono de denuncia que utiliza cuando se trata del fanatismo o la supersticion. Aunque Hume

considera que su filosoffa es un instrumento util para revertir los prejuicios religiosos, no parece

175



Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de
David Hume.
Siglo Dieciocho, 1, 155-177.

que tuviera nada que denunciar en cuanto al doble estandar entre hombres y mujeres. Parece,
en este caso, que solo cabe la tarea de explicar, la tarea del psicélogo social, si bien es cierto que
tampoco se responsabiliza directamente de las posiciones que dan cuenta de la castidad y la

modestia al ponerlas en boca del filésofo especulativo y el mundo.

No obstante, interesa remarcar que a través de esa descripcién de las virtudes
artificiales, Hume resalta que dependen completamente de las condiciones sociales en las que
las personas se encuentran y aceptarfa que si las condiciones empiricas cambian, esas virtudes
artificiales también lo harfan porque no son esenciales a la naturaleza femenina y las
convenciones morales son contingentes. De modo que la posicion de Hume respecto de este
problema reviste un caracter progresivo, en tanto los roles sexuales son artificios sujetos al

cambio de las condiciones empiricas.

En ese sentido, el programa humeano, a pesar de sus limitaciones, es lo
suficientemente elastico para permitir pensar la idea de la emancipacion de las mujeres como

una forma mas de pensar el desarrollo del género humano.

Bibliografia

Baier, A. (1979). Good Men’s Women: Hume on Chastity and Trust. Hume Studies, 5, 1-19.
Battersby, C. (1981). An Enquiry Concerning the humean Woman. Philosophy, 56, 303-12.
Burns, S. (1976). The humean female. Dialogue, XV, 415-24.

Falkenstein, L. (2015). Without Gallantry and Without Jealousy: The Development of Hume’s Account
of Sexual Virtues and Vices. Hume Studies, 41 (2), 137-170.

Garrett, A. (2008). Human Nature. En K. Haakonssen (ed.), The Cambridge History of Eighteenth-Century
Philosophy, (160-232). Cambridge: Cambridge University Press.

Guimaraes, L. (2004). The Gallant and the Philosopher. Hume Studies, 30, 127-47.

Hume, D. (2015). Inmvestigacion sobre los principios de la moral. M. Mendoza Hurtado (trans.). Bernal:
UNQ/Prometeo.

Hume, D. (2012). Tratado de la naturaleza bumana. V. Viqueiras (trans.); José Luis Tasset y Raquel Diaz
Seijas (eds.). Madrid: Gredos.

Hume, D. (2011). Ensayos morales, politicos y literarios. E. Miller (ed.); C. Martin Ramirez (trans.). Madrid:
Trotta/Liberty Fund.

176



Hume, D. (2008). Un Dialogo. En Investigacion sobre los principios de la moral (243-261). E. Ujaldén (trans.).
Madrid: Biblioteca Nueva.

Hume, D. (2007a). A Treatise of Human Nature. D. F. Norton y M. J. Norton (eds.). Oxford: Oxford

University Press.

Hume, D. (2007b). An Enguiry concerning Human Understanding. P. Millican (ed.). Oxford: Oxford

University Press.

Hume, D. (2003). The Natural History of Religion | Historia natural de la religion. C. Cogolludo (trans.).
Madrid: Trotta. Edicion bilingiie.

Hume, D. (1998). An Enquiry Concerning the Principles of Morals. T. L. Beauchamp (ed). Oxford: Oxford

University Press.
Hume, D. (1992). Investigacion sobre el entendimiento humano. M. Holguin (trans.). Bogota: Norma.
Hume, D. (1987). Essays Moral, Political, Literary. E. F. Miller (ed.). Indiandpolis: Liberty Fund.
Hume, D. (1983). History of England, 6 vols. Indianapolis: Liberty Fund.
Hume, D. (1932). The Letters of David Hume, 2 vols. J. Y. T. Greig (ed.). Oxford: Clarendon Press.
Immerwahr, J. (1983). David Hume, Sexism, and Sociobiology. Southern Journal of Philosophy, 21, 359-70.

Jacobson, A. J. (ed.) (2000). Feminist Interpretations of David Hume. Pensylvania: Pennsylvania State

University Press.

Marcil Lacoste, L. (1976). The Consistency of Hume’s Position Regarding Women. Dialogue, XV, 425-
40.

Outram, D. (2009). La Iiustracion. México: Fondo de Cultura Econémica.

CV de la autora

Romina Pulley es Licenciada en Filosoffa por la Universidad Nacional de Mar del Plata y
doctoranda por la UNLa. Actualmente se desempefia como docente de Gnoseologia en UCES,
de Introduccién a la filosoffa en la Universidad Favaloro y en la catedra de Introducciéon al
Pensamiento Cientifico en el CBC (UBA). Como becaria del CONICET desempend tareas de
docencia en las catedras de Filosoffa Moderna y Gnoseologfa en la UNMJP y su investigacion

doctoral de dedica al concepto de naturaleza humana en la filosoffa practica de David Hume.

177






Resefias
Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

Resefia: Entin, Gabriel (ed.) (2018). Rousseau en Iberoamérica: lecturas e
Interpretaciones entre Monarquia y Revolucion. Buenos Aires: SB editorial.

Roussean en Iberoamerica: lecturas e interpretaciones entre Monarguia y Revolucion es el titulo de una
compilacién de articulos de diferentes estudiosos destinados, casi sin excepciones, al
reconocimiento y analisis de la presencia efectiva del pensamiento politico del filésofo ginebrino
en el convulso escenario que caracteriza el periodo de las revoluciones que marcan la transicion
del sistema virreinal espafiol a las nuevas e independientes naciones americanas. El material del
volumen, cuya edicién estuvo a cargo del reconocido historiador argentino Gabriel Entin,
proviene —en su mayorfa— de las conferencias presentadas en un coloquio organizado por el
Instituto de Investigaciones Historicas de la Universidad Auténoma de México (UNAM) en 2012
(“Rousseau en Iberoamérica: del reformismo borbénico a las revoluciones de independencia”).

La problematica de la circulacién de la filosofia de Rousseau en la América espafiola no
es en si mismo novedosa: tiene sus antecedentes en el casi secular estudio de Jefferson Rea Spell
(Roussean in the Spanish World Before 1833. A Study in Franco-Spanish Literary Relations, de 1938), y su
tratamiento se prolonga, durante el siglo pasado, en las investigaciones de Ricardo Levene,
Lucienne Domergue, Adolfo Sanchez Vazquez —por citar sélo algunas de ellas—. Ahora bien,
especialmente si el lector de Roussean en 1beroamérica ha tomado contacto previo con esta tradicion
interpretativa, podra constatar rapidamente que la principal innovaciéon que traen los articulos
del volumen editado por Entin consiste en la modificacién del punto de vista metodolégico desde
el cual ha sido abordada esta vexata quaestio.

¢En qué consiste esta novedad metodoldgica? Se siguen nuevas orientaciones de la
historia de la recepcion de las ideas (basadas en los trabajos de Roger Chartier, Jean-Joseph
Mounier, Anthony Pagden y Elias Palti, entre otros). Asi, los articulos que integran la obra que
aqui reseflamos dedican gran parte de su esfuerzo al reemplazo y sustitucion de la desacreditada
nocion de znfluencia, por nuevas categorfas tales como uso instrumental 'y recepcidn; cuya
implementacioén, no obstante, exige no sélo un conocimiento preciso de la filosoffa de Rousseau
sino también un meticuloso trabajo con las fuentes facticas de modo tal de poder establecer
cuales fueron las condiciones intelectuales e institucionales que hicieron que la lectura y
apropiacion del pensamiento politico del ginebrino representara una verdadera “resignificacion”
(19) de sus conceptos clave.

La precisa delimitacién historica, la notable circunscripcion de la tematica y la particular
concepcion historiografica a las que hemos hecho alusiéon brindan, entonces, un hilo conductor
para orientarse entre las diversas piezas que componen Rowssean en Iberoamérica. Estas representan
una suerte de montaje en el que se exhiben diferentes aspectos del modo en que se hizo efectiva,

de hecho, la presencia de Rousseau en tierras americanas y tuvo lugar su recepcion en el albor de

179



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

la independencia del continente. A continuacioén, ofreceremos un sucinto racconto de conjunto de
dicho cuadro. Comenzaremos por aquellos trabajos que se ocupan especificamente del #so y de
la recepcidn de las categorias politicas del pensamiento rousseauniano en el cambiante escenario de
las colonias americanas e, inclusive, de la Metropoli. Luego, nos ocuparemos de otro tipo de
articulos que amplian el alcance de las nociones de wso y de recepeidn a problematicas tales como
la difusién y lectura de las obras prohibidas de Rousseau, la dieta revolucionaria, la traduccién
del Contrato social.

Consideremos en primer lugar, siguiendo el orden establecido mas arriba, el articulo de
Clément Thibaud titulado “Las primeras republicas de Tierra Firme y Jean-Jacques” (107-120).
En dicho trabajo, su autor ofrece un andlisis del surgimiento efectivo del pensamiento
republicano en el territorio que comprendia las Provincias Unidas de Venezuela y de Nueva
Granada, a partir del #so de los conceptos rousseaunianos. Segin Thibaud, antes de la revolucion
el republicanismo no habia sido evaluado como una alternativa apropiada ni tampoco estaba
dentro de las expectativas originales de los principales actores del proceso revolucionatio. Lo que
ellos pretendian, sostiene Thibaud, era establecer un nuevo régimen politico basado en la teorfa
politica de la Escuela del Derecho Natural moderna; pero, al mismo tiempo, su cautela sugeria
compatibilizar estas novedosas ideas con la peculiar conformacion de la comunidad virreinal (una
“comunidad sin rey”, basada en una fuerte presencia de la religion catdlica, reactiva a la critica
ilustrada a las religiones positivas, y muy especialmente al cristianismo). Frente a este complejo
escenario, la filosoffa politica de Rousseau —y particularmente sus conceptos de voluntad general
y de igualdad civil— pueden ser considerados, antes que como una zfluencia, como precursores del
nuevo estado de cosas, utiles a los efectos de pensar criticamente la colonizacion espafola y el
caracter absoluto del poder monarquico. E, inclusive, la referencia al pensamiento de Rousseau
suponia, al mismo tiempo, la eliminacién de determinados aspectos inherentes a su critica a la
religién positiva, cuyo potencial secularizador podria introducir un conflicto en la sociedad
virreinal, contradictorio con los fines politicos de los revolucionarios.

Sin abandonar Tierra Firme, Angel Rafael Almarza Villalobos indaga una tematica
proxima a la que desarrolla Thibaud, aunque desde un punto de vista diferente. En efecto, el
autor de “Rousseau, Bolivar y las revoluciones de Venezuela” (121-136) estudia la recepcion de
Rousseau en Venezuela, a partir de una de sus figuras centrales, Simén Bolivar. También aqui se
trata de indicar —a partir de una indagacién exhaustiva respecto del Rousseau que efectivamente
ley6 Bolivar— el uso instrumental que el précer caraquefio dio a los textos y conceptos
filosoficos del ginebrino, siguiendo para ello los diferentes discursos, proclamas y misivas

redactadas por el héroe.

180



Resefias
Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

El enjundioso estudio de Nicolas Ocaranza, “Rousseau, Camilo Henriquez y la
independencia de Chile: soberania y libertad politica en el confin del imperio espafiol” (137-160)
supone un desplazamiento hacia la “periferia del sistema virreinal espafol”; con el objetivo de
identificar el wso de la filosoffa politica de Rousseau que hizo fray Camilo Henriquez,
particularmente con respecto a “los debates sobre los conceptos de soberania y libertad politica
en la independencia chilena” (138). Luego de un cuidadoso y detallado recorrido por la trayectoria
formativa de Henriquez, Ocaranza concluye: “[ljos conceptos de soberania y libertad politica
tomadas por Henriquez de la obra de Rousseau fueron ttiles para el criollo chileno en su afan
pot construir un lenguaje que explicara el momento de convulsion y crisis monarquica, y dotara
de legitimidad al proceso revolucionario en el que participaba” (157). Los textos rousseaunianos,
leidos por Henriquez en un contexto pre-revolucionario, fueron implementados de modo directo
o indirecto, como parte de una “#aditio republicana” mediante la cual trazar “una linea de
continuidad entre Rousseau y el republicanismo para urdir una trama ideolégica que otorgara
sentido a su posicionamiento politico-ideolégico patriota e independentista” (157).

El articulo de Gabriel Entin presenta una problematica y perspectiva cercana al de
Ocaranza, aunque enfocado aqui desde una de las figuras clave de la revolucion en el Virreinato
del Rio de la Plata, a saber, el afamado abogado y secretario de la Primera Junta. En efecto, en
“Rousseau, Mariano Moreno y la institucién del pueblo en la revolucién del Rio de la Plata” (177-
202), Entin parte del reconocimiento —conforme a la “nueva historia politica de las revoluciones
hispanoamericanas”— de que la creacién del sujeto politico revolucionario no precede —como
solfa asumirse— a la misma revolucion, sino que “el sujeto politico que debia independizarse ain
debia crearse” (177). Es precisamente frente a esa cuestion que el #s0 de Rousseau resulta decisivo
ya que la problematica de la “institucién del cuerpo politico en el Contrato Social de Rousseau y en
su primera version (Manuscrito de Ginebra)” se transforma en una clave interpretativa para “pensar
las formas de creacion del pueblo en la revolucién del Rio de la Plata”, tal como puede apreciarse
en su propia edicion del Contrato Social y en sus articulos de la Gaceta de Buenos Aires publicados
entre mayo y diciembre de 1810 (177-178). En efecto, los #sos que Moreno hace de Rousseau le
permitirfan —sostiene Entin- distinguir “una forma de creacién del pueblo soberano en el Rio de
la Plata a través de una dinamica politica de la auto-instituciéon” (178), analoga a la rousseauniana
creacion del pueblo y la soberania inmanente.

Dentro del conjunto de estos trabajos que tratan especificamente sobre el uso de las
categorias politicas del pensamiento rousseauniano se destaca, por su original perspectiva, el
estudio de José M. Portillo Valdés. En su “;Rousseau travestido? Los liberales tomistas en las
Cortes de Cadiz” el punto de partida es el debate constitucional entablado en ocasiéon de las

Cortes de Cadiz (1810-1814), especificamente en las diferentes posturas adoptadas durante el

181



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

periodo 1810-1811 en torno al “debate sobre la soberanfa nacional y su formulacién
constitucional entre 1810 y 1811”. En dicha ocasion, el enfrentamiento entre los publicistas
conservadores y el sector liberal se da en el marco de un catolicismo integral. De allf la tesis de
Portillo Valdés: el distorsionado uso de la filosofia politica de Rousseau, especialmente por parte
del sector conservador, tomista, produce una verdadera torsion de estos términos transformando
la obra del padre de la Escolastica en “una version libre del Contrato Social y en especial del libro
IV de esta obra donde el ginebrino argument6 sobre la solidez de la voluntad general como
principio politico y sobre la conveniencia de una religion nacional” (42).

Los trabajos arriba resefiados constituyen, seguramente, la trama central del problema de
la relacion entre Rousseau e Iberoamericana, ya que se encargan especificamente de la recepcion
del pensamiento iuspolitico del ginebrino. Ahora bien, los trabajos que completan la obra no se
apartan de la premisa metodoldgica arriba sefialada, pero exhiben la versatilidad que el concepto
de uso brinda al investigador y dan amplitud al alcance de la mirada de este volumen.

El articulo de Sarah Bak-Geller, “Comida, civilizaciéon y republica. El pensamiento de
Rousseau en la conformacion de una dieta patridtica en México” aborda una tematica singular:
la dieta patrictica sugerida por diversos participes del proceso revolucionario. Por medio de ella, se
pretendia dirigir a la nueva y heterogénea ciudadania hacia el modelo de comportamiento del
citoyen y, en dltima instancia, respecto de la economia general de la vida. Se trata, pues, de relevar
la difusion en América de la pedagogia y antropologia ilustrada, en particular, en su vertiente
rousseauniana; fundamentalmente, estudiar el modo en que “las autoridades coloniales y las élites
intelectuales pensaron las practicas alimentarias en términos nuevos de ciudadania, libertad,
voluntad y utilidad publica” (90). Tres son los programas alimentarios estudiados por Bak-Geller:
el pan “patridtico” de San Carlos, propuesto como sustituto de la tortilla de maiz; el programa de
comidas pitblicas ideado por Carlos Marfa Bustamante; y el #gimen patridtico proyectado por José
Joaquin Fernandez de Lizardi en Nueva Espafia.

El articulo de Gabriel Torres Puga, “Rousseau en Nueva Espafia: presencia y recepcion
antes de 1808 parte del supuesto, ampliamente difundido en la literatura especializada, de la
presencia efectiva de Rousseau en el “mundo hispanico antes de la crisis y transformacion politica
de 1808” (67). Tal afirmacién encuentra, sin embargo, dificultades para ser respaldada
documentalmente, tanto en lo que hace a su presencia como a su recepcion. Limitandose a Nueva
Espafia, Torres Puga parte de la siguiente hipétesis: que tanto una como otra (la presencia y la
recepcion) deben considerar la “distorsion, la prohibicion, la incomprension y la reinvencion del
Ginebrino” (67). Luego de un rastreo y analisis de fuentes diversas ligadas a los procesos
inquisitoriales ocasionados en delitos de posesion de material literario prohibido, Torres Puga

llega a la siguiente conclusion: que la presencia de Rousseau (al menos en el Virreinato de Nuevo

182



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

México) fue “precaria, deformada y fragmentada”, y que su obra fue leida “de manera velada y a
veces efimera; pero [que] aun asi habfa opiniones y lecturas parciales de la misma (...)”" (85). De
dicho resultado extrae su autor dos corolarios, que no podemos mas que apuntar: la primera, que
la lectura de la filosoffa ilustrada no formaba parte de la “base intelectual” de los denunciados y
que en todo caso estos hicieron un uso instrumental de “dichos autores prohibidos sélo para
reforzar opiniones propias, muchas veces defendibles también con fuentes autorizadas” (85). La
segunda, que para comprender la cuestion de la recepcion de Rousseau resulta particularmente
util “prestar atencion en las variadas estrategias de un publico acostumbrado a leer, pensar y
opinar en lucha y negociacién permanente con la censura” (85).

En “:Fue Moreno el traductor de De/ Contrato Social? Nuevas consideraciones sobre su
traduccion y circulaciéon en América” (161-176), Noemi Goldman analiza no sélo el problema de
la autoria de la traduccién del Contrato Social sino también el de su difusion. Sobre la primera
cuestion, una prolija y erudita revisién de las diferentes hipotesis planteadas hasta el momento,
sumado al andlisis minucioso de las fuentes historicas involucradas, permiten a la autora sostener
que “la primera edicion americana del Contrato Social fue la de Mariano Moreno y también fue la
que tuvo mas amplia difusiéon”; aunque admite al mismo tiempo que el Secretario de la Primera
Junta no solamente conocié efectivamente la version espafiola de 1799, sino que es factible
inclusive que, siguiendo en ello usos habituales de la época, se haya apropiado de ella
“adaptandola pero, al mismo tiempo, indicando que era una ‘reimpresiéon’ de una traduccion
espafiola previa para otorgarle mayor legitimidad”. L.a segunda parte del articulo trata sobre las
vicisitudes de la circulacion de un texto “hereje”. En cualquier caso, Goldman sostiene que “[Ijo
cierto es que la primera edicion americana del Contrato social fue la de Mariano Moreno y también
fue la que tuvo mas amplia difusién en América” (170).

Ya sea que se trate de idedlogos tales como Mariano Moreno, fray Camilo Henriquez o
del héroe militar Simén Bolivar; de temas mas amplios como los lectores efectivos que tuvo
Rousseau, la dieta revolucionaria creada a partir de la lectura de los textos del ginebrino o la
traduccion de sus obras; o que el escenario sea el virreinato de Nuevo México, de Tierra Firme,
del Rio de la Plata, la Capitania General de Chile o la propia Espafia, de lo que se trata
fundamentalmente en los articulos que componen Roussean en Iberoamérica es de abandonar la
hipotesis de una znfluencia de la filosoffa rousseauniana, propiciatoria, instigadora —y en su
paroxismo, generadora— de los sucesos revolucionarios, para proponer en su reemplazo por un
mesurado y austero ‘“uso instrumental” del pensamiento del ginebrino. Se trata, pues, de una
verdadera znversion en el orden de los relata, que lleva al historiador a abandonar el problema de la
“influencia del fil6sofo de Ginebra en los patriotas americanos” y lo conduce, mas bien, a

“interrogarse sobre cémo los revolucionarios hispanoamericanos usaron a Rousseau” (107).

183



Resenas
Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

A modo de coda, y en una orientacion algo diferente al del grueso de los textos mas arriba
referidos, Catherine Larrére analiza en su “Rousseau y el lenguaje de lo universal: una teorfa de
los derechos” un aspecto puntual de la doctrina del Contrato Social, a saber: la tensiéon entre “el
lenguaje universal de los derechos individuales y el lenguaje de la tradiciéon republicana” (26), a
partir de la exégesis morosa y profunda de determinados pasajes de los tres primeros libros de la
obra fundacional del pensamiento politico rousseauniano. Segun sostiene Larrere, la conjugacion
de los “principios del derecho natural con el estudio de la particularidad de instituciones que
caracterizan la tradicién republicana” permite evitar las “trampas de lo universal” y habilita a
Rousseau a sostener que si bien “[l]a libertad esta abierta a todos y es la finalidad misma de la
vida politica (...) [e]s a cada pueblo, considerando las condiciones propias de su ‘clima’ y las
obligaciones de la igualdad, a quien corresponde elaborar el proyecto propio que le permita

alcanzar la libertad”(40).

Marcos Thisted
Universidad de Buenos Aires — Universidad Nacional de Mar del Plata
marcosthisted@gmail.com

Recibida: Septiembre 2019.
Aceptada: Octubre 2019.

Resefia: Genand, Stéphanie (2018). Sade. Paris: Gallimard. Coleccion Folio Biographies
n° 149.

Los estereotipos mas férreos asociados a la figura del “divino” marqués de Sade se disipan
cuando se confrontan a testimonios historicos — como el analisis frenolégico de su craneo por el
doctor Ramon' —y a una lectura critica de su biograffa. I.a imagen del viejo bonach6n que divertia
a los internos de Charenton con su teatro terapéutico se encuentra a las antipodas del monstruo
creado por las autoridades policiales del Consulado. La conclusion es tanto mas sorprendente
cuanto que Ramon pretendia desvelar los secretos del singular apetito sexual, de la ferocidad y
de la agresividad de Sade. ¢Y si Sade no fuese mas que un hombre? Tal es el hilo conductor que
permite a Stéphanie Genand renovar el conocimiento de la vida de Sade.

Desde muy temprano, la identidad de Donatien se define por la tensiéon entre el norte y
el sur (Paris y la Provenza donde pasa los primeros anos de su vida). Esta doble geograffa que

configura el imaginario sadiano acentua, a su vez, la oposicion entre la familia materna y paterna.

! Ramon afirma en 1818 que el crineo de Sade “era en todo sentido similar al de un padre de la Iglesia”
(Genand, 2018: 12).

184


mailto:marcosthisted@gmail.com

Resefas

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

Marie-FEléonore de Maillé de Carman es una madre fria de caracter taciturno, apegada al sentido
del honor de la mas antigua nobleza. Al contrario, Jean-Baptiste de Sade es un aristocrata
libidinoso de sangre mediterranea que transmite a su hijo la practica del derroche mientras que
su hermano, el abate Jacques-Francois de Sade, le inculca el gusto por la historia y la filologfa. A
sus veinte aflos Donatien no tiene nada de un libertino despreocupado, parece mas bien

“sceptique, circonspect, presque misanthrope™

(Genand, 2018: 30). Las mujeres que lo rodean
en su juventud como Madame de Raimond y Milly de Rousset moldean su caracter.

Donatien contrae nupcias con Renée-Pélagie de Montreuil, descendiente de una familia
de nobleza de toga. Su suegra, la presidenta de Montreuil, es una mujer fuerte con la que
desarrolla una relacion “edipica”. Durante los primeros afios del matrimonio se presta a todas
sus fantasias, excusandole vivezas y excesos, se ocupa de sus nietos y relega su hija a un segundo
plano. Gracias a ella Donatien perfecciona el arte de la disimulacion y da rienda suelta a su pasion
por el teatro. Sus primeros escandalos (1763-1768) no cambian en nada el afecto de la presidenta.
Hay que esperar la condena a muerte en efigie del 3 de septiembre de 1772 — asociada con un
escandalo de sodomia — para que la simpatia se transforme en aversion y la leyenda negra vea la
luz: “la presidente aveuglée par ses propres craintes, inaugure ainsi la fabrique du pathologique

993

qui caractérise, depuis plus de deux cents ans, la postérité sadienne”. Renée-Pélagie se convierte
desde esa fecha en el principal apoyo de Donatien. No solo acepta la relacién amorosa de su
esposo con su propia hermana, sino que le ayuda a huir de sus carceleros en varias ocasiones y
lee, ademas, criticamente sus escritos. Donatien opta por el exilio en Italia en dos oportunidades.
Dicha experiencia lo transforma en antropdlogo y le ayuda a concebir una poética particular*
segun la cual la escritura debe “délaisser les scenes convenues au profit de la nature et de
Phumanité lorsqu’elles sortent de leur lit””.

Antes de constituirse en motivo narrativo, el terror del encerramiento marca a Sade en lo
mas profundo de su carne. La experiencia de la reclusion lo obliga a desarrollar distintas
estrategias para escapar de la locura que le acecha en la celda. La correspondencia le devuelve
una libertad y una identidad vitales permitiéndole pasar de prisionero inaudible a autor epistolar

frenético. Es un arma contra la soledad y la locura que posibilita la apertura de la imaginaciéon a

territorios insospechados. En prision, Sade es despojado de su identidad, de su virilidad y regresa

2 “Hscéptico, circunspecto y casi misantropo”.

3 “La presidenta, enceguecida por sus propios temores, inaugura asi, la fabrica de lo patolégico que
caracteriza, desde hace mas de doscientos afios, la posteridad sadiana” (Genand, 2018: 82).

4 “El conocimiento del corazén del hombre, recuerda la Idea sobre las novelas, solo se adquiere por los viajes
y por las desgracias” (Genand, 2018: 90).

5> “Cada vez Sade permanece fiel a su método: abandonar las escenas convencionales en beneficio de las
imagenes de la naturaleza y de la humanidad cuando traspasan sus limites” (Genand, 2018: 95).

185



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

al vientre femenino a través de sus suefios con Laura de Noves o con su propia madre. Luego de
haber hecho del prisionero un monstruo, la presidenta de Montreuil lo transforma en un “homme

296

en démence™, mientras que su hija le proporciona innumerables escapatorias al aburrimiento del
encierro.

Dos fenémenos caracterizan la vida de Sade en prision: la somatizacion y la dificultad del
orgasmo. El preso consigna en un diario el deterioro de su salud causado por el abuso de la carne
y del azdcar que agrava sus hemorroides, asi como la enfermedad de su ojo (descrita
meticulosamente en el célebre Journal de mon @il)’. Durante estos afios desarrolla una concepcion
del cuerpo como mecanica que asimila al hombre con los animales. Se trata de una logica
particular centrada en torno a “deux affreux instants™: el de llenar y vaciar su cuerpo®. La comida
y la sexualidad aparecen como dos caras de la misma moneda. El orgasmo se vuelve su dilema
mayor: “Si on y réussit : crise ferrible et si on n’y réussit pas : #téfe an diable”. Para sobrepasar esta
encrucijada opta por el recuerdo como substituto al placer. La dificultad del orgasmo lo lleva a
fertilizar “jusqu’a exaltation, les royaumes intérieurs”'’. En la carcel, Donatien se transforma en
un verdadero critico de literatura. Sus lecturas se dividen entre las diurnas (dirigidas a la cabeza)
y las nocturnas (dirigidas a la “fleche)'". Su principal aporte a la filosofia durante este periodo es
la reinterpretacién critica del modelo utépico enciclopédico expuesto por D’Alembert en su
Miscelinea."” Confrontados a la experiencia personal de Sade, los ideales de las Luces se fisuran.
Su caso prueba que la razén no es el unico timén que pueda controlar al hombre. La afirmacion
fundamental de la irracionalidad humana se convierte en su principal ambicién filoséfica: “Clest
la 'ambition philosophique de Sade: congédier I'idéal des Lumicres, utopique et ne rendant pas

compte, pour lui, du réel de ’'humain, tout en conservant leurs méthodes et leurs instruments”".

Sade encuentra el coraje de la verdad gracias a la destruccion sistemética de los “hochets”* que
impiden al hombre observar su verdadera condicion sin filtros. Su critica filoséfica nos invita a

“ouvrir les yeux jusqu’a la douleur” y a buscar “la racine de nos aveuglements”". La arqueologia

¢ “Un hombre de locura” (Genand, 2018: 121).

7 Diario de mi gjo.

8 “Dos horribles instantes” (Genand, 2018: 121).

9 “Si se logra el orgasmo, es una eisis ferrible, y si no es posible, hay que dear llevar su cabeza al quinto infierno”
(Genand, 2018: 153).

10 “E] diagnéstico no puede ser més claro: aquello a lo que el cuerpo renuncia fertiliza, hasta la exaltacion,
los reinos interiores” (Genand. 2018: 158).

11 La flecha designa el falo.

12 Jean Le Rond d'Alembert, Mélanges de littérature, d’histoire et de philosophie (1753).

13 “La ambicioén filosofica de Sade consiste en abandonar el ideal de las Luces, utopico e incapaz, segin
él, de dar cuenta de la realidad de lo humano, pero conservando sus métodos y sus instrumentos”
(Genand, 2018: 183).

14 Los sonajeros.

15 “Sade no sélo pretende liberar su espiritu y abrir los ojos hasta el dolor sino que también busca la raiz
de nuestra ceguera” (Genand, 2018: 184).

186



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

sadiana de las pasiones es menos la obra de un monstruo o de un enfermo, que una eficaz
maquina despojadora de prejuicios.

El intermedio de libertad coincide con la dltima década del siglo XVIII. En el plano
personal su divorcio pone fin a la entrega casi mistica de Renée-Pélagie y marca el comienzo de
la relacion con Constance Quesnet. Durante este intervalo, Sade fracasa en su intento por
aparecer en publico. La critica es incapaz de comprender su teatro profundamente marcado por
la oscuridad carcelaria. Los nuevos tabues impuestos por los eventos politicos explican la fria
acogida de obras como Le misanthrope par amonr (1781) o Le prévaricatenr ou le Magistrat du temps passé
(1783)'°. Por el contrario, las novelas “esotéricas” o “pornograficas” conocen cierto éxito cuyos
pormenores no escapan al analisis de Stéphanie Genand. La historia de Justine sondea los
cimientos politicos y morales del hombre a través de una pregunta fundamental: scudl es el costo
real del éxito? Para responder a ello Sade asume dos transgresiones: por un lado, recuerda que

“la cruauté et I’égoisme gouvernent implacablement le monde”"’

y, por otro lado, hace que
Justine encuentre su felicidad no ez el mundo sino a/ margen de éste. Este aislamiento radical que
ilustra la marginalidad irreductible del bueno es llamado Zso/isme (aislamiento).

Después de 1792, Sade percibe las derivas autoritarias del nuevo régimen como un
peligro. Las masacres de septiembre entierran toda esperanza de monarquia constitucional
obligando a Sade a fingir una adhesién sin condiciones al régimen. Las peticiones que somete a
la seccion de la plaza Vendome proponen un proyecto para los hospitales, para el fomento del
ateismo y se oponen a la formacioén de un ejército de 6000 hombres para vigilar a los moderados.
El apoyo al atefsmo — considerado entonces como un crimen de leso patriotismo — provoca el
rechazo de los sectores mas radicales del jacobinismo. En 1795, su nombre es incluido por
Fouquier-Tinville en una lista de los “enemigos del pueblo”. Durante el Directorio, Donatien se
convierte a los valores de la burguesfa. Dicha conversion explicaria el tono termidoriano de A/ine
v Valeour. La “novela filoséfica” propone una primera interpretaciéon de la historia reciente que
sobrepasa la fractura revolucionaria, la integra en la trama narrativa y, por ende, modifica su
estatus: “La rupture, une fois digérée, devient tissu elle aussi et [...] assigne au livre, des I'avant-
propos, la délicate mission d’unir I'inconciliable”".

A partir de 1798, la maquina de censura se ensafia contra Sade. La confiscacion, en 1800,

de unos ejemplares de Lz Nouvelle Justine prueba que su sistema poético — consistente en mostrar

el corazén humano sin fardo — incomoda profundamente al nuevo orden moral. Sus persecutores

16 E/ misantropo por amor (1781) y E/ Prevaricador o el Magistrado del tiempo pasado (1783).

17 “La crueldad y el egoismo gobiernan implacablemente el mundo” (Genand, 2018: 243).

18 “La ruptura, una vez digerida, se vuelve tejido a su vez y [...] asigna al libro, desde el prélogo, la delicada
misién de unir lo inconciliable” (Genand, 2018: 268).

187



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

esgrimen el argumento del peligro social de su obra y optan por la medicalizacién como unica
respuesta a las preguntas que ésta suscita. Prueba de ello es que se le haya encerrado en
manicomios como Sainte-Pélagie, Bicétre y Charenton. Sin embargo, Sade es recluido en Bicétre
en un momento en que la concepcién patoldgica de la locura se transforma en concepciéon moral.
Los “alienados” dejan de ser sometidos a duros tratos para beneficiar de un tratamiento cuyo
objetivo es curar la disfuncién provocada por el choque inicial. Gracias a Francois-Simonet de
Coulmiers y a su sucesor, Joseph Gastaldy (1741-18006), Donatien crea el featro de Charenton que
suscita un enésimo escandalo. Cuando Gastaldy es remplazado por Royer-Collard, Sade vuelve
al encierro. El nuevo director opta por la medida radical de prohibirle la escritura.

Después de 1800, la vida de Sade esta marcada por la determinaciéon de arrancarse al
presente “paraddjicamente postumo al que ha sido condenado”. Sus dltimas novelas son escritas
en guisa de memorias para evitar que el escandalo asociado al individuo histérico no botre
definitivamente su reputacion de “hombre de letras”. Adelaide de Brunswick, la Histoire secréte
d’Isabelle de Baviere y La marquise de Gange plantean el mismo interrogante: iqué es lo real? Estas
tres novelas tratan de la rehabilitaciéon de victimas condenadas sin proceso e ilustran la poética
sadiana del uso novelesco de la historia expuesta en el prologo de Isabelle de Baviere: es necesario
“alejarse del hecho histérico para escapar a todas las mentiras de las que puedan rodearlo la
esperanza y el temor”"”.

En su libro, Stéphanie Genand logra sintetizar las principales inquietudes y las
implicaciones literarias y filosoficas de la existencia de Sade. La tarea es titanica si se tienen en
cuenta las dimensiones de las biograffas establecidas por Jean-Jacques Pauvert y por Maurice
Lever, asi como las de los veinticuatro tomos de su correspondencia editada por Alice Laborde.
El texto tiene el doble mérito de ser accesible a un puiblico de no especialistas y de dispersar los
fantasmas mas tenaces que rodean la figura de Sade. Los amores triangulares del escritor con
Renée-Pélagie y con la presidenta de Montreuil son revelados bajo una nueva luz. La relacién de
Sade con la Revolucién también es reconsiderada. En efecto, es indispensable renunciar a las
leyendas para comprender que sus posiciones politicas estan marcadas por la oscilacion entre el
apego a los ideales revolucionarios y la desconfianza fundamental del hombre. Politicamente
Sade es moderado y “anfibio”, su posicion no es ni la de un aristécrata repentinamente
convertido al republicanismo, ni la de un noble completamente hostil al nuevo orden®. En el
plano estrictamente literario, Stéphanie Genand logra desplazar el cursor del interés de los textos

“pornograficos” a los textos “exotéricos”. Contrariamente a lo que cierta tradiciéon acostumbra

19 Genand (2018: 309).
20 Genand (2018: 228).

188



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

a pensar, el exceso no es el rasgo distintivo de la obra literaria de Sade sino la contencién. Sade
hace del pudor un refinamiento erético. La escritura gazée” amortigua el placer y multiplica su
efecto. En términos cuantitativos la escritura explicita o pornografica de Sade no compone mas
que un tercio de su obra, mientras que la escritura “envuelta en gasa” es mas significativa. La
obra exotérica “encarna [...] una energfa multiplicada por el esfuerzo que el autor se impone ya
sea para respetar los codigos, ya sea para atenuar la evocacion de un deseo que retiene de forma
deliberada””. Dicha constatacién supone que la potencia de la pluma de Sade aumenta con los
limites de la decencia: “su pluma no es interesante mas que cuando se contiene”. La fascinaciéon
port la estética de la contencion es tan fuerte que se la encuentra en los momentos mas algidos de
las obras “esotéricas”. En efecto, los fantasmas mas espantosos aparecen cubiertos de gasa en
Las 120 jornadas de Sodoma y en La filosofia en el tocador donde los libertinos se encierran para realizar
fantasias inefables que nunca son detalladas. El empleo de tal procedimiento tiene como objetivo
“desacreditar o restarle importancia a los placeres del cuerpo” en detrimento de los de la

imaginacion™.

Juan Carlos Rendon
Universidad Paris-Sorbonne - Paris IV
juanrendon@hotmail fr

Recibida: Septiembre 2019.
Aceptada: Diciembre 2019.

Reseiia: Ordenes, Paula y Pickhan, Anna (Htgb.) (2019). Teleologische Reflexion in
Kants Philosophie. Verlag: Springer VS.

Teleologische Reflexion in Kants Philosophie consta de dos partes con tres capitulos cada una. La
primera parte se ocupa de la teleologfa y sistematicidad de la razén en la filosoffa critica. La
segunda parte presenta diversos estudios sobre la facultad de juzgar teleoldgica. A su vez, cada
parte esta dividida en distintos capitulos.

La primera parte de este libro incluye los capitulos 1, 2 y 3. El capitulo 1 se titula “El
problema del sistema de la razén y su teleologfa”. En “La ambigiiedad fundamental en la

teleologfa de la razén en Kant”, Courtney Fugate indica que, por un lado, la razén presenta una

21 “Envuelta en gasa”.
22 Genand (2018: 162).
2 Genand (2018: 161).
24 Genand (2018: 162).

189



Resefias
Siglo Dieciocho, 1, 179-198.
estructura que debido a sus necesidades de auto-conservacion esta dirigida hacia el cumplimiento
de ciertos fines. Por otro lado, la razén finita presenta una estructura interna que se rige
necesariamente segun fines, incluso si se hace abstraccion de las necesidades de auto-
conservacion. Ambos modelos estarfan, segun Fugate, interconectados de manera reciproca al
interior de la filosoffa de Kant. En “Condiciones de la verdad material. Hacia una posicion
sistematica de la Critica de la facultad de juzgar de Kant” Peter Konig sostiene que la trilogfa critica
de Kant depende de las determinaciones trascendentales de la escolastica (unum, verum, bonum).
De alli deduce que la Critica de la facultad de juzgar establece las condiciones a priori para la “verdad
material” (verum) por medio de dos ideas del sujeto cognoscente, a saber: la idea del sentido
comun (gracias a lo bello) y la idea de un sistema de la naturaleza segtn leyes empiricas (gracias
a los organismos). En “La sistematicidad de la razén: ¢Una unidad teleolégica?”, Paula Ordenes
Azia se pregunta por el caracter sistematico de la razén y cémo los dos usos de la razén (tedrico
y practico) pueden estar unidos. La autora deduce a partir de tres usos diferentes de los principios
de la razén (el de la idea regulativa de un uso hipotético de la razon; el del postulado de la
existencia de Dios en el uso practico de la razon; y el del principio de conformidad a fin) que la
idea de una unidad sistematica en el marco de la filosoffa critica corresponde necesariamente al
caracter teleologico de nuestra razon.

El capitulo 2, titulado “Razoén tedrica y ciencias de la naturaleza” contiene tres articulos.
En primer lugar, Brigitte Falkenburg, en su trabajo “La funcién de la ciencia natural para los fines
de la razén”, propone que las consideraciones criticas de Kant sobre la prueba fisico-teoldgica
de la existencia de Dios son la clave para la comprension de las teorfas de la teleologia de la razén
en oposicion a la ciencia de la naturaleza que estan al final de la primera Critica. Para comprender
con precision la afirmacion de Kant segun la cual las ciencias de la naturaleza son los fines
esenciales de la humanidad, la autora considera el texto E/ conflicto de las facultades (1798). En
segundo término, Anna Pickhan, en su trabajo “El cuerpo en el Opus Postumum. Un nuevo
fundamento para la teleologia de Kant”, destaca la relevancia de la concepcion del cuerpo en el
Opus Postumum como un transito conceptual entre la fisica y la metafisica. L.a autora aboga por un
nuevo modo de reflexion sobre el cuerpo que, a causa de su doble modo de ser -ni puramente a
priori, ni puramente empirico-, puede contribuir al proyecto de unién del sistema critico de
manera completa. En el dltimo articulo de este capitulo, titulado “Intuicién intelectual,
entendimiento intuitivo y pensamiento especulativo”, Anton Koch arroja luz sobre la relacion
que la sensibilidad, el entendimiento y la autoconciencia mantienen con el objeto. Este primer
paso de su argumentacion le permite analizar la relacién entre sensibilidad y sintesis para,

finalmente, llegar a la tesis de que la representacion de un entendimiento intuitivo puede hacer

190



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

comprensibles los fines de la naturaleza. A su vez, se sostiene que el entendimiento intuitivo solo
se debe asumir con fines heuristicos y no como una hipétesis confirmada.

El capitulo 3, titulado “Razén practica y ética”, contiene dos articulos. El primero,
“Libertad y razoén técnico-practica en Kant”, a cargo de Peter McLaughlin, se ocupa de la
posicion de Kant en torno a la razén instrumental e investiga en qué medida las acciones segin
fines racionales pueden ser denominadas libres. McLaughlin alega argumentos que permiten
probar que Kant puede considerar tales acciones como libres, en la medida en que ellas tienen al
menos hipotéticamente una dimension moral. En el segundo trabajo, bajo el titulo “La
interpretacion kantiana del ser humano como fin de la creaciéon”, Fernando Moledo explica por
qué el ser humano en tanto ser moral es el fin de la creacion. Para ello analiza diversos conceptos:
la naturaleza racional del ser humano, la libertad y la ley moral.

La segunda parte del libro se ocupa de la facultad de juzgar teleolégica. Forman parte de
esta seccion los capitulos 4, 5 y 6. El Capitulo 4, titulado “El principio de conformidad a fin”,
presenta dos articulos. En primer término, en “Representacién de la conformidad a fin en la
Critica de la facultad de juzgar de Kant”, Johannes Haag sostiene que la discusion en torno a las
representaciones teleologicas en la Critica de la facultad de juzgar de Kant esta unida al concepto de
conformidad a fin. Por un lado, se toma como base una especificacién conforme a fin subjetiva
de la naturaleza para un principio trascendental de la facultad de juzgar. Esta posibilidad es
tematizada en la Critica de la facultad de juzgar estética. Mediante la representacion de lo bello se pone
de manifiesto de manera intuitiva la conformidad a fin subjetiva. Por otro lado, en la Critica de la
Sfacultad de juzgar teleoldgica encontramos una investigacion sobre la conformidad a fin objetiva. El
articulo de Haag analiza las consecuencias que se siguen en ambos tipos de conformidad a fin
(subjetiva y objetiva), las cuales permiten pensar el rol de la teleologia en el transito de la filosofia
teorica a la filosoffa practica. En segundo término, en “El concepto de conformidad a fin en la
filosoffa de Kant como transformacion critica-inmanente del principio leibniziano de armonia”,
Manuel Sanchez Rodriguez sostiene que Kant afirma en su discusion con Eberhard que el
criticismo es la verdadera apologia de Leibniz. Kant puede pensar esto, ya que para él la filosofia
trascendental guarda el significado filoséfico esencial del pensamiento de Leibniz. Sanchez
Rodriguez analiza un aspecto de esta transformacion histérica de Leibniz en el pensamiento de
Kant, a saber: la afirmacion explicita de Kant de que el concepto de armonia preestablecida es
retomado de manera critica en la teorfa del juicio reflexionante y en el concepto de conformidad
a fin.

El capitulo 5, titulado “Organismos como fines de la naturaleza”, consta de dos articulos.
El primero es de Natalia Lerussi: “sPor qué los seres organizados deben ser juzgados en términos

teleologicos?”. La autora analiza la justificacion de Kant para juzgar los seres organizados en

191



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

términos teleologicos, a través del concepto de “fin” o “fin natural”’. En la actualidad hay
diferentes respuestas a esta pregunta. Por ejemplo, desde la perspectiva que Lerussi denomina
“el punto de vista objetivo”, los seres organizados tienen algunas caracteristicas objetivas que
justifican nuestra comprension de dichos seres en términos teleolégicos; en cambio, desde lo que
la autora llama el “punto de vista subjetivo ordinario”, solo debemos utilizar las explicaciones
teleologicas debido al caracter discursivo de nuestro entendimiento. Lerussi sostiene que, por
distintos motivos, ambas interpretaciones son erroneas y ofrece su solucién al problema a través
de una “posicion subjetiva refinada” que tiene en cuenta tanto el caracter esencial de nuestro
entendimiento como sus limites. En el segundo trabajo de este capitulo, bajo el titulo “La
teleologfa de Kant hoy”, Georg Toepfer sefiala que Kant discute temas muy variados bajo el
titulo “Teleologia”. El autor sostiene que algunos de ellos, como la pregunta por la unidad de
las leyes empiricas particulares en un sistema, ya no son en la actualidad abordados bajo el
concepto de teleologfa. Toepfer analiza cuatro temas que considera que en nuestro tiempo
pueden ser abordados legitimamente dentro de la teleologia, a saber: 1. la distincién y peculiaridad
de los organismos como clase especial de objetos en el terreno de la naturaleza; 2. el
enjuiciamiento de estructuras supraindividuales como unidades totalizadas; 3. la peculiaridad del
ser humano como tnico ser de la naturaleza que se propone fines; 4. 1a filosofia de la historia, en
la medida en que ella describe los eventos con ayuda del hilo conductor de una teorfa de la cultura
orientada segun fines.

El capitulo 6, titulado “Finalismo versus Mecanismo”, consta de dos articulos. En el
primero, intitulado “Ensayo de una interpretacion de la dialéctica teleologica kantiana”, Jacinto
Rivera de Rosales sostiene que la Critica de la facultad de juzgar asume la tarea de poner en conexion
reciproca la naturaleza y la libertad que fueron abordadas en la primera y en la segunda Critica.
La libertad debe realizar sus fines en la naturaleza, pero sin violentar las leyes de esta tltima. La
solucién se encuentra en un acto sintético pre-reflexivo, donde la subjetividad misma y su
conformidad a fines aparece como objeto, a saber, como un objeto organico viviente o cuerpo
(Leib). En este contexto emerge, segun Rivera de Rosales, la “Dialéctica de la facultad de juzgar
teleologica”, pues parece que los seres vivientes pueden ser juzgados por dos principios
diferentes: el mecanismo de la naturaleza y la conformidad a fin de la subjetividad. Segun el autor,
esta antinomia muestra como el principio mecanicista no puede explicar en su totalidad el campo
de los fenémenos, sino indeterminadamente. En el segundo articulo, titulado “La propension a
la determinacién. Un ensayo de interpretacion de la Dialéctica de la facultad de juzgar teleoldgica”,
Daniel Schwab afirma que no existe una contradicciéon efectiva entre el mecanicismo y la

teleologfa, sino una apariencia de contradiccién basada en un intento por comprender la

192



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

verdadera naturaleza de las cosas. La aparente antinomia se disuelve al adoptar la perspectiva de
la filosofia critica.

En suma, Teleologische Reflexcion in Kants Philosophie constituye una valiosa obra que actualiza
los estudios sobre la teleologia en el pensamiento de Kant y lo hace a partir del despliegue de
multiples lineas de investigacién que varfan tanto en su tematica como en su metodologia.
Asimismo, la obra resulta interesante en la medida en que permite una aproximacion a la reflexién
kantiana sobre la teleologfa tanto desde un enfoque sistematico-problematico, como desde el

punto de vista que reconstruye rol del pensamiento de Kant en la historia de la filosofia.

Matias Oroio
Universidad de Buenos Aires
matiasoro@gmail.com

Recibida: septiembre 2019.
Aceptada: noviembre 2019.

Resefia: Wolfe, Charles (2019). La Philosophie de Ia biologie avant Ia biologie — Une
histoire du vitalisme. Paris: Garnier.

Apres avoir publié en 2016, Materialism : A Historico-Philosophical Introduction, Charles Wolfe
propose ici une ample analyse qui met a jour la diversité des réflexions, théories et modeles
développés dans le cadre d’une intensification des interrogations autour de la nature du vivant,
intensification survenue au XVIII® siecle pour lequel “la Vie esz be/ et bien un sujet problématique
(y compris au sens d’un champ de problemes)” (26) et que 'auteur consideére comme une Sazze/zeit
entre ladite Révolution scientifique et les premicres apparitions du mot “biologie” dans le sens
d’une science unitaire du vivant. Si ’analyse porte ainsi amplement sur des auteurs des XVII© et
XVIII® siecles (eg. Descartes, Stahl, Leibniz, Mandeville, Boerhaave, Maupertuis, Diderot, La
Mettrie, Bordeu, Ménuret de Chambaud, Haller), elle se prolonge jusqu’a nos jours, en explorant
des textes de Blumenbach, Bernard, Driesch, Canguilhem ainsi que ceux engageant la biologie
théorique, tout particulicrement a travers la théorie des systémes en lien avec l'organicisme et le
holisme. L’auteur interroge, fait dialoguer et met en perspective les discours développés pour
“rendre justice a la spécificité du vivant” (12), un projet qu’il distingue finement de la constitution
de la biologie, soulignant combien nombreux sont les auteurs qui ont montré un grand intérét
pour le statut ontologique du vivant sans jamais que leurs réponses soient tournées vers ou aient

abouti au développement d’un contenu relevant d’une science biologique.

193



Resenas
Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

Apres une introduction remarquable par la qualité de lauteur a se saisit de la
problématicité relevant de la place des interrogations sur le vivant (sa nature, son fonctionnement
et sa singularité a tous égards) dans la Révolution scientifique, la premicre partie, “Le vivant et la
Révolution scientifique”, s’attache a distinguer deux catégories de controverses : les premieres,
portant sur le vivant et ayant émergé au cours de cette Révolution (eg le débat entre Harvey et
Riolan sur la circulation sanguine), les secondes, dont le début fut marqué par le débat entre Stahl
et Leibniz, porterent au contraire sur la nature méme du vivant, et, a ce titre, constituent
véritablement une crise dans la perspective adoptée par I'auteur. Se tournant vers ces dernieres,
donc vers les interrogations sur la nature méme du vivant, Wolfe se confronte alors a plusieurs
appréciations qui ont été portées sur celles-ci jusque dans la littérature actuelle et qu’il se propose
de réévaluer: I'affirmation d’une opposition systématique entre iatromécanisme et iatrochimie,
mais aussi celle d’une opposition entre mécanisme ou matérialisme d’une patt, et reconnaissance
d’une spécificité ontologique du vivant d’autre part. L’auteur démontre notamment la diversité
des mécanismes médicaux : a c6té d’un réductionnisme mécanique, certains auteurs ont en effet
développé des modeles complexifiés, des “mécanismes élargis”, intégrant par exemple des
données iatrochimiques, une approche structuro-fonctionnelle a une base mécaniste, ou encore,
dans le cas de Boissier de Sauvages, ’élaboration d’une représentation de ’homme comme “le
composé de ’ame qui posséde la vie et le mouvement, et d’une machine hydraulique” (56). A
travers plusieurs exemples convaincants, Wolfe tend également a révéler que la réduction du
vivant a Pautomate, telle qu’affirmée chez plusieurs auteurs, constitua souvent avant tout un
projet de modélisation. Par ailleurs, cette premicre partie identifie dans le matérialisme de Diderot
les indices d’une réappropriation et d’une intégration de certains éléments présents chez Stahl,
en particulier la reconnaissance d’une spécificité ontologique du vivant et la catégorie
d’organisme, une identification qui renverse totalement l'affirmation fréquente d’une exclusion
de cette spécificité au sein du matérialisme. Ainsi, la “reconfiguration matérialiste d’'un matériau
conceptuel d’origine iatrochimique et/ou animiste” que 'on peut rencontrer dans les écrits de
Diderot vient démanteler Popposition fréquemment soutenue entre matérialisme et
reconnaissance d’une ontologie propre au vivant. Le trés emblématique matérialisme de La
Mettrie, auteur de 'Homme-machine, est également soumis a un examen minutieux qui fait par
exemple apparaitre des nuances chimiques et éloigne les affirmations de “mécanisme traditionnel
de La Mettrie” et de “sources mécanistes cartésiennes” (107) qui seraient en partie a 'ceuvre dans
le matérialisme lamettrien.

La deuxie¢me partie, “Matérialismes et vie”, approfondit la diversité des approches
matérialistes dans I'examen de différents sujets: la question de Iesprit, le statut de la molécule et

la place des aspects empiriques dans le matérialisme vital. A travers I’analyse des discours de

194



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

Fontenelle, Locke et Diderot notamment, 'auteur recherche dans quelle mesure et comment
différentes formes de déterminisme matérialiste rendirent compte d’une spécificité de 'action et
de Pactivité mentale. Ainsi, selon Collins, si “la pensée est un mode de la matiere” (140), le
déterminisme qu’il développa “cherchait, non pas a nier Pexistence de lesprit et des actes
mentaux, mais a les intégrer dans un monde unifié, causalement clos, sans les réduire a des états
physiques dépourvus de propriétés intentionnelles” (147). Chez La Mettrie, ce sont les ressorts
de la morale qui retiennent l'attention de Wolfe, en raison du lien unissant chez ce philosophe
une conception matérialisme, un déterminisme strictement biologique et une morale hédoniste:
la naturalisation de la morale, prenant la forme d’une médicalisation, repose sur la valeur de santé
et met ainsi a distance I'idée, non naturelle, du souverain bien sociétal. Apres ces développements
analytiques relevant de I'esprit et de la morale en contexte matérialiste, 'analyse s’oriente vers la
question des “molécules”, concues comme mznima vitaux, a partir desquels Maupertuis et Diderot
tenterent de rendre compte, selon des modes explicatifs distincts, de la production de corps
organisés. Si, face a Maupertuis, Diderot se singularisa alors par 'affirmation d’une organisation
émergente, la pensée biologique de cet auteur posséde d’autres particularités que Wolfe met en
¢évidence, en particulier son intégration dans un projet proprement matérialiste, mais tenant a
distance les exigences quantitatives et nomologiques des sciences mécaniques, physiques et
mathématiques, ainsi que sa nature de métaphysique biologiquement fondée malgré une attention
portée aux découvertes expérimentales.

La troisieme partie, “Vitalisme”, constitue une réévaluation du vitalisme montpelliérain
qui se développa dans la seconde moitié du XVIII“siecle. Si, au sein de ce vitalisme, “un nouveau
concept s’articule pour penser la nature du vivant: celui d’organisation” (229), Wolfe montre la
nécessaire prudence dans appréhension du vitalisme, ce dernier étant profondément pluriel et

<

constituant un espace dans lequel ne fonctionnent pas nettement les “oppositions classiques
entre la machine et 'organisation, la machine et la sensibilité, le matérialisme et le vitalisme”
(233). Ainsi, apres avoir, dans les parties précédentes, montré I'existence d’iatromécanismes
complexifiés tendant a appréhender le corps vivant de fagon systémique, 'auteur démontre ici
combien le vitalisme montpelliérain est apparenté a un matérialisme vital, a travers sa
structuration autour du concept d”’organisation” pour lequel il élabora un contenu particulier.
En effet, le corps vitaliste est pourvu d’une causalité non linéaire, mais circulaire, en tant qu’il est
caractérisé comme ensemble de zzes unitaires entretenant des relations de synergie a dimensions
structurelle et économique, aboutissant selon un mode émergentiste a la 1%, sans qu’existe une
entité fondatrice et hégémonique. Toutefois, Wolfe qualifie de faible cet émergentisme, car les

propriétés émergentes y sont causalement reliées aux propriétés des composantes initiales.

L’exploration des positions vitalistes a I'égard du newtonianisme tend également a démonter

195



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

laffirmation souvent avancée selon laquelle il exista un rejet systématique des sciences physiques,
mécaniques, mathématiques parmi les vitalistes. Si un tel rejet est avéré chez certains vitalistes,
Wolfe démontre que nombreux sont ceux qui adopteérent un newtonianisme médical, littéral (e.g.
Pitcairne, Boissier de Sauvages) ou non (Buffon, Maupertuis, Hartley), tandis que les vitalistes
montpelliérains recoururent a une version particulierement analogique du newtonianisme et
qu’Haller, s’inspirant de Newton, recourut au principe des “noms d’attente” pour désigner des
inconnues prenant la forme de propriétés vitales, dans I'expectative d’une compréhension des
mécanismes sous-jacents a des effets observés. Wolfe clarifie ensuite la question des approches
vitalistes de lexpérimentation, non systématique et relevant avant tout d’objections
méthodologiques et ontologiques. Enfin, ayant montré a plusieurs reprises la diversité des
positions vitalistes, Pauteur clot cette partie en proposant une classification des formes du
vitalisme : le vitalisme substantiel, pour lequel il existe dans le vivant une force vitale qui est une
substance 5 un vitalisme fonctionnel, comme celui développé au XVIII® siecle dans le milieu
médical montpelliérain, qui envisage la vie comme organisation, non comme substance et qui
reconnait des propriétés fonctionnelles propres au vivant ; enfin un vitalisme “projectif” qui
réside uniquement dans un “acte de construction mentale, de projection de cohérence

"o

"organismique" 7 (354), tel que l'auteur le distingue chez Canguilhem.

La quatrieme et derniere partie, “Organisme et biophilosophie”, est dévolue a une analyse
du concept d’organisme dans ses composantes polémique et hybride, entre philosophie et science,
deux composantes présentes des 'apparition de ce terme lors du débat développé entre Stahl et
Leibniz autour du statut ontologique du vivant. Par-dela les controverses, il existe une unité
motivationnelle quant au recours au concept moderne d’organisme, a savoir la production d’un
modeéle du vivant dépassant le mécanisme envisagé dans sa plus stricte conception. Toutefois,
'auteur souligne que cela n’exclut pas certains flottements terminologiques ou interpénétrations
théoriques engageant les termes et concepts de “machine” et “organisme”, et, comme I'ont
montré les parties précédentes, rares ont été les médecins et philosophes a adopter un modele
purement mécaniste ou purement organismique. Sur la base de cette diversité d’approches, Wolfe
propose dés lors de distinguer trois principaux modes de conceptions de organisme: mécaniste,
organiciste (non exclusif du précédent) et enfin un mode nstrumentaliste, qui a émergé dans le cadre
de la biologie contemporaine au cours des années 1960. Autre événement essentiel du XX siecle,
le projet d’'une bigphilosophie, envisageant une influence de la philosophie sur la biologie, dans la
mesure ou certaines caractéristiques du vivant seraient inaccessibles a la science quantitative, est
analysé dans P'ceuvre de Canguilhem dont C. Wolfe explore la caractérisation en tant que
vitalisme, ainsi que le statut qu’y occupa l'organisme. C’est sur une étude de ce statut, des

réponses apportées a la spécificité de 'organisme, des critéres proposés pour le définir, que se

196



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

termine cette derniere partie dans une perspective contemporaine élargie : 'auteur s’y emploie
notamment a caractériser différentes formes de holisme biologique pour en dégager les limites
(e.g. les caractérisations sous forme de liste exhaustive de criteres empiriques, les holismes et
organicismes a forte composante idéologique ou ceux a tendance transcendantale, qui recourent
aux notions d’”intériorité de soi”) ainsi que des aspects qui lui paraissent les plus pertinents
(notamment ceux par lesquels les propriétés du vivant ne sont pas ontologisées et qui mettent
'accent sur les aspects relationnels et systémiques).

En définitive, cet ouvrage nous parait remarquable a plusieurs égards. En premier lieu, il
¢tablit un panorama des réponses apportées a la question de la nature méme du vivant en s’appuyant
sur des citations nombreuses et bien choisies, constituant une bibliographie primaire diversifiée
et pertinente. La présentation des textes, leur ordonnancement, la fagcon dont ils sont amenés et
employés témoignent de leur fréquentation assidue 2 méme d’engendrer une connaissance tres
fine de chaque auteur. Il en résulte des analyses extrémement subtiles, qui mettent en lumiere les
nuances qui ont existé entre auteurs, mais également parfois entre les différentes ceuvres d’'un
méme auteur. En outre, pour la plupart des analyses portant sur ces sources primaires, Wolfe se
livre 2 une analyse critique des études qui en ont été proposées y compris parmi les plus récentes
(e.g. L. von Bertalanfty, D. Bertoloni Meli, G. Canguilhem, F. Duchesneau, S. Gaukroger, J.
Gayon, M. Grene, P. Huneman, B. McLaughlin, R. Rey, C. Salomon-Bayet, F. Varela, J.
Zammito) et, a ’égard de ces derniéres, exprime ici son opposition, 1a son adhésion, ou encore
sa modulation ou une vue originale, en développant une argumentation toujours claire et précise,
de sorte qu’apparait tout au long de cet ouvrage des analyses qui renouvelle 'approche historico-
philosophique autour des réponses apportées a la question de la "7 au cours de la période
moderne et jusqu’a I’époque contemporaine. Face a la complexité et la diversité des réponses
apportées depuis le XVIII* si¢cle a la question ontologique de la Vie, on doit également souligner
intérét et le caractere opérationnel des catégorisations proposées par 'auteur pour distinguer les
différents “modeles du vivant”, pour différencier la pluralité des matérialismes, des vitalismes,
des modeles hybrides qui ont recombiné des éléments d’iatromécanisme, d’iatrochimie et
d’animisme. Enfin, il convient de relever que la lecture de cet ouvrage intéressera tous les
historiens et philosophes des sciences du vivant, indépendamment de la période de recherche a
laquelle ils consacrent I'essentiel de leurs recherches. En effet, outre I'intérét incontestable d’une
projection sur la longue durée, les antiquisants et médiévistes trouveront en plusieurs occasions
des éléments de réflexion pouvant entrer en résonance avec des interrogations qu’ils auront
rencontrées dans leurs conpus respectifs. A titre d’exemple, I'ensemble des analyses portant sur le
concept vitaliste d’organisation, et particuliecrement sa causalité circulaire, donne 'opportunité de

retrouver au X VIII* siecle des considérations relatives aux relations entre parties (236 s5), entrant

197



Resefias

Siglo Dieciocho, 1, 179-198.

en résonance avec la notion d’harmonie évoquée par Hippocrate, la notion stoicienne de
sympathie, reprise par Galien puis par les médecins médiévaux qui évoquerent les relations
d’affinitas, de commmunitas, colligatio et compassio (surtout pour expliquer en contexte pathologique
latteinte secondaire touchant une partie a distance de celle affectée primitivement). On peut
¢galement relever combien, en relation avec le Quod animi mores de Galien ou avec les réflexions
médiévales sur ’hérédité des mceurs et leur lien avec les caractéristiques corporelles, on lira avec
intérét pourquoi, selon Maupertuis, “les qualités de 'ame d’un parent sont présentes dans 'ame
de enfant” (184) ainsi que la conception lamettrienne selon laquelle nos inclinaisons et nos actes
dépendent d’'une impression mise en nous par auteur de la nature a travers notre information
corporelle (129).

En définitive, si, comme Wolfe le rappelle, “Selon Mayr, "il n’existe toujours pas
d'histoire complete et impartiale du vitalisme" (il ne connaissait pas les travaux de Rey,
Duchesneau, Williams ...)” (390), a ces travaux cités par 'auteur, il faut désormais ajouter ceux
de Wolfe lui-méme, qui nous offrent ici une ceuvre capitale et originale, atteignant une
remarquable complétude (étant a la fois panoramique et attentive aux détails, synthétique et

analytique) et caractérisée par une approche subtile, nuancée et novatrice.

Laetitia 1 ovicon:
Ecole Pratique des Hautes Etudes (section des sciences historiques et philologiques) - Paris.
laetitia.loviconi4(@gmail.com

Recibida: Julio 2019.
Aceptada: Agosto 2019.

198


mailto:laetitia.loviconi4@gmail.com




