


SIGLO DIECIOCHO 
REVISTA DE LA ASOCIACIÓN ARGENTINA DE ESTUDIOS DEL SIGLO XVIII 

 
 
Director: Fernando Bahr (Universidad Nacional del Litoral/CIF/CONICET) 
 
Secretaria de redacción: Natalia Zorrilla (Universidad de Buenos Aires/CONICET) 
 
Comité Editorial: 

Ricardo Cattaneo (Univ. Nac. del Litoral, Univ. Nac. de Entre Ríos) 

Ismael del Olmo (CONICET, Instituto Multidisc. de Historia y Ciencias Humanas) 

Leandro Guerrero (CONICET, Univ. de Buenos Aires) 

Miguel Herszenbaun (CONICET, Univ. de Buenos Aires) 

Luciana Martínez (CONICET, Univ. Nac. de Rosario) 

Nicolás Olszevicki (Inst. del Desarrollo Humano-UNGral. Sarmiento/CONICET) 

Esteban Ponce (IHUCSO, Univ. Nac. del Litoral-CONICET) 

Adrián Ratto (CONICET, Univ. de Buenos Aires) 

Manuel Tizziani (IHUCSO/CONICET, Univ. Nac. del Litoral) 

Asesor Técnico OJS: Rafael Barrera Oro 

 
Comité Asesor: 

Jean-Christophe Abramovici (Sorbonne Université) 

Marc-André Bernier (Université du Québec à Trois-Rivières) 

Karin de Boer (University of Leuven) 

Mario Caimi (Universidad de Buenos Aires-CONICET) 

Robert Darnton (Harvard University) 

Heiner Klemme (Martin Luther University Halle-Wittenberg) 

Myrtille Méricam-Bourdet (IHRIM, ENS-Lyon) 

Angelica Nuzzo (City University of New York) 

Susana Seguin (IHRIM, ENS-Lyon, Université Montpellier III) 

Gianni Paganini (Universita del Piemonte Orientale) 

Caroline Warman (Oxford University) 

 

 

                                                 



 

 

 
 

 

 

Siglo Dieciocho es una revista de periodicidad anual, constituida a fin de oficiar como el órgano 

de publicación de la Asociación Argentina de Estudios del Siglo XVIII. De naturaleza 

pluridisciplinar, Siglo Dieciocho busca publicar trabajos originales e inéditos que examinen algún 

aspecto del siglo XVIII europeo, latinoamericano y de cualquier otra latitud que haya sido 

alcanzada por el pensamiento iluminista. Se reciben contribuciones en las áreas de la filosofía, la 

literatura y las letras, la historia, la música, el derecho, la economía y otras disciplinas provenientes 

de las artes, humanidades y ciencias sociales. Se valorarán especialmente aquellos estudios de 

enfoque interdisciplinario. Siglo Dieciocho se dirige a la comunidad académica conformada por 

profesionales abocados y abocadas al estudio del siglo XVIII, aunque puede resultar de interés a 

un público más amplio toda vez que sus contenidos, en los que se examina el reciente pasado de 

la humanidad, coadyuven a la comprensión de nuestro presente, ampliando nuestras perspectivas 

sobre este. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Propietario-Editor: AAES18 (Asociación Argentina de Estudios del Siglo XVIII) 

Personería Jurídica Nº 782/2013 

Correspondencia: Asociación aaes18@gmail.com 

       Revista siglo.dieciocho@gmail.com 

Dirección postal: Mocoví 5942 (Santa Fe, Argentina, C.P. 3001) 

Imagen de Tapa: commons.wikimedia.org 



ÍNDICE 

 

Artículos: 

BERNINI, EMILIO, El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. 

Rousseau lector de Fénelon …………………………………………………………….……5 

CALVENTE, SOFÍA, El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de 

Hume ……………………………………………………………………………….….........27 

CÁMPORA, MAGDALENA, Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la 

edición argentina ……………………………………………………………………………51 

CARAM, CINTIA, El pensamiento de Rousseau: una tricotomía ………………….………..79 

CASTRO, CLARA, Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento  

violento dos cirenaicos a Diderot ........................................................................................................99 

PIMENTA, PEDRO, Hume et l’art de créer des mondes……………….…………………119 

PRIMO, MARCELO, Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages .…..141 

PULLEY, ROMINA, Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer           

en los escritos de David Hume ………………...……………………...…………………....155 

 

Reseñas: 

THISTED, MARCOS, Entin, Gabriel (ed.) (2018). Rousseau en Iberoamérica: lecturas e 

interpretaciones entre Monarquía y Revolución.  Buenos Aires: SB editorial ….…………………....179 

REDÓN, JUAN CARLOS, Genand, Stéphanie (2018). Sade. París: Gallimard. Colección   

Folio Biographies n° 149 ………………………………………………………………...…184 

OROÑO, MATÍAS, Órdenes, Paula y Pickhan, Anna (Hrgb.) (2019).  Teleologische Reflexion      

in Kants Philosophie. Verlag: Springer VS .……………………………………………………189 

LOVICONI, LAETITIA, Wolfe, Charles (2019). La Philosophie de la biologie avant la            

biologie – Une histoire du vitalisme. París: Garnier ………….…....…………………….….…… 193 

 

 



Héctor Arrese Igor
In Memoriam
(1971-2020)

A veces, empezar implica comunicar noticias tristes. A comienzos de este mes en el que 
por fin podemos dar a conocer nuestra revista, el 2 de junio más precisamente, falleció en 
La Plata Héctor Oscar Arrese Igor, miembro de la Asociación Argentina de Estudios del 
Siglo XVIII y con quien charlamos largamente acerca de este proyecto que iniciamos. 

Profesor y Licenciado en Filosofía por la Universidad Nacional de La Plata, Héctor 
también realizó allí su doctorado con la tesis Autoconciencia, Alteridad y Estado en las  
teorías de Hermann Cohen y Johann G. Fichte (2008). Fue becario doctoral por el DAAD 
(Servicio  Alemán  de  Intercambio  Académico)  en  la  Universidad  de  Halle  y  becario 
postdoctoral por el Programa de Re-invitación en la Universidad de Heidelberg. 

Desarrolló  una  amplia  labor  como  docente,  dando  clases  de  “Introducción  a  la 
Filosofía” en la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, en la Facultad de 
Periodismo y Comunicación Social y en la Facultad de Trabajo Social de la Universidad 
Nacional de La Plata; de “Epistemología y Metodología de la Investigación Psicológica” en 
la  Facultad  de  Psicología  (UNLP);  de  “Filosofía  de  los  Siglos  XIX  y  XX”  en  la 
Universidad Pedagógica de la Provincia de Buenos Aires; y de “Filosofía Social” en la 
Facultad de Trabajo Social (UNLP). 

Pero fue la investigación,  sin duda, lo que más lo atrajo,  y su producción como 
Investigador del CONICET es realmente notable, sobre todo en el campo del idealismo 
alemán y el neokantismo de Marburg. Bajo este aspecto lo conocí y tuve la dicha de asistir 
a conferencias suyas en el  Centro de Investigaciones Filosóficas de la Ciudad de Buenos 
Aires, institución de la que era actualmente secretario. Utilizo el término “dicha” porque su 
capacidad para desmenuzar textos complejos y hacerlos comprensibles para el neófito era 
inusual. Se disfrutaba escuchándolo: aquellos textos que exponía parecían tan cercanos…

Quien pudo conocerlo, estoy seguro, lo recuerda con cariño. Héctor, o “Toto”, era la 
mano tendida y la sonrisa cálida.

Lo imaginamos en paz. 

Fernando Bahr

http://filosofia.net/cdf/ahm/cif.htm


EL PRIMER DISCURSO Y LA QUERELLA DE LOS ANTIGUOS Y LOS 

MODERNOS. ROUSSEAU LECTOR DE FÉNELON
1*

 

THE FIRST DISCOURSE AND THE QUARREL OF THE ANCIENTS AND 

THE MODERNS. ROUSSEAU AS READER OF FENELON 

Emilio Bernini 

Universidad de Buenos Aires 

emilberni@gmail.com  

Resumen 

Este trabajo tiene el objetivo de indagar, por un lado, las relaciones textuales, temáticas e ideológicas 
entre el Primer Discurso (1750), de Jean-Jacques Rousseau y la Querella de los Antiguos y los 
Modernos, puesto que los temas del Discours sur les sciences et les arts (las ciencias, las artes, las 
civilizaciones antiguas y las modernas, y los modos de dominación política) están ya formulados en esa 
discusión clásica. Por otro lado, en ese marco de discusión, este trabajo estudia los vínculos entre 
algunas proposiciones del Primer Discurso y la elaboración ficcional de la filosofía política en Les 
Aventures de Télémaque (1699), la novela de François de Fénelon, un partidario de los Antiguos en la 
Querella. Nuestra proposición es, en primer lugar, que en el Discours sur les sciences et les arts Rousseau 
elabora una posición discursiva singular en el interior de la Querella. En segundo lugar, que en la novela 
de aventuras de Fénelon ya están elaboradas de modo ficcional no solo algunas de las tesis más 
importantes y más escandalosas del Primer Discurso, sino, incluso, imaginarios del homme de lettres que 
contribuyen a configurar la propia posición de discurso rousseauniana como individuo aislado de la 
sociedad, contraria a la de los philosophes.  

Palabras clave: Rousseau, Discurso sobre las ciencias y las artes, Querella de los Antiguos y los 
Modernos, Fénelon, Las aventuras de Telémaco. 
 

Abstract 
This paper aims to research, on the one hand, the textual, thematic and ideological relationships 
between the Jean-Jacques Rousseau's First Discourse (1750) and the Quarrel of the Ancients and the 
Moderns, since Discourse on the sciences and arts' topics (the sciences, the arts, ancients and moderns 
civilizations and the ways of political domination) are already stated in that classical discussion. On the 
other hand, this paper also studies the connections stated between some thesis in the First Discourse 
and the fictionalization of political philosophy in The Adventures of Telemachus (1699), François de 
Fénelon's novel, supporter of the Ancients in the quarrel. Our first statement is that, in his First 
Discourse, Rousseau elaborates a unique discursive position within the Quarrel. Our second statement 
is that, not only some of the most important and scandalous thesis of the First Discourse are already 
elaborated in Fénelon's novel, but also ideas of the hommes de lettres which help to shape the rousseaunian 
position as an isolated individual from society, opposed to that of the philosophes. 

Keywords: Rousseau, Discourse on the Sciences and Arts, The Quarrell between the Ancients and 
the Moderns, Fénelon, The Adventures of  Telemachus.  
 

 

 

                                                        
1* Recibido el 20/06/2019. Aprobado el 15/10/2019. Publicado el 01/07/2020. 



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

6 

 

 

 

En la célebre tesis de las ciencias y las artes –expuesta en la Primera Parte del Primer Discurso– 

como guirlandes de fleurs que sirven para embellecer la opresión política, para hacer desear la 

servidumbre2, se aloja una de las operaciones de discurso rousseaunianas, una de las más 

notables y tal vez menos estudiada. El Discurso es una respuesta a una cuestión (de la 

Academia de Dijon) que no proviene sino de esa misma tradición, en la medida en que la 

formulación del tema del concurso, en 1749, concibe necesariamente vinculadas las artes con las 

ciencias y con la moral (las costumbres)3. Esa asociación de artes, ciencias y moral está 

configurada en la Querelle des Anciens et des Modernes: las artes, las ciencias y la moral como 

conjunto, así como la relación de las artes con el saber científico y filosófico y, en particular, la 

idea de que ellas deben concebirse según el progreso científico y que ese progreso tiene 

consecuencias benéficas en las costumbres, procede de los escritos de los Modernos. Los 

Modernos eran partidarios de una literatura y de un arte que no desconocieran el estado de las 

ciencias contemporáneas, que respondieran en cierta medida a ellas, y ya no a la gran tradición 

antigua grecorromana, como postulaban, en cambio, los partidarios de los Antiguos.  

Si bien el Discours sur les sciences et les arts no se ocupa de las artes y las ciencias en sí 

mismas, porque su objetivo no es la discusión únicamente estética sino los efectos morales y 

políticos del desarrollo de ambas, con las tesis que plantea produce un desplazamiento de los 

aspectos que intervienen en esa discusión clásica. Para desplegar esta propuesta, vamos a 

ocuparnos en principio de la configuración clásica ciencias-artes-moral, tal como se pueden leer 

en el poema panegírico de Charles Perrault. 

 

I. Los Modernos y la teoría del progreso conjunto de las ciencias y las artes: Charles 

Perrault, “Le Siècle de Louis le Grand” 

De la Querelle clásica, Rousseau recibe dos tópicos: por un lado, el conjunto inescindible de 

artes, ciencias y moral que proviene del pensamiento estético de los Modernos, y que está 

formulado en la cuestión de la Academia de Dijon; por otro, la idea de una Antigüedad definida 

                                                        
2 “[...] les sciences, les lettres et les arts, moins despotiques et plus puissants peut-être, étendent des 

guirlandes des fleurs sur les chaînes de fer dont ils [les peuples] sont chargés”. (Rousseau, 1959a: 6-7). 

Volveremos, más adelante, sobre esta tesis. [“... las ciencias, las letras y las artes, menos despóticas y más 

poderosas tal vez, extienden guirnaldas de flores sobre las cadenas de hierro con que [los pueblos] están 

sujetados”]. 
3 La cuestión de la Academia era: “Le rétablissement des sciences et des arts a-t-il contribué à épurer les 

moeurs?”. [“¿El restablecimiento de las ciencias y las artes ha contribuido a depurar las costumbres?”].  



 

 

 

7 

 

 

 

en un contraste ético inasimilable con la civilización moderna, que procede del pensamiento de 

los partidarios de los Antiguos. Rousseau toma ambos tópicos de los partidarios enfrentados. 

En este mismo sentido, hereda también la noción que defienden los Modernos de la 

inmutabilidad de las leyes de la naturaleza, de una igualdad natural del hombre en todas las 

épocas, así como incluso el argumento contrario, planteado por los partidarios de los Antiguos, 

de las diferencias culturales relativas a las diferencias de las épocas, los climas y los gobiernos. 

Rousseau no se reconoce plenamente en ninguno de ellos, pero opera con ambos una 

transformación que ninguno de los oponentes habría concebido, justamente porque los cruza, 

en una enunciación que en ello mismo lo sitúa a la vez adentro y afuera de la discusión4.  

Los Modernos formulan una teoría del progreso conjunto de las ciencias y las artes 

fundamentada, en principio, en los saberes científicos, más precisamente en una idea de 

acumulación y crecimiento de saberes entre las épocas históricas, por lo que el siglo XVII (el 

siglo de Luis XIV, en cuya segunda mitad tiene lugar la Querelle clásica) se habría visto 

beneficiado como ninguna otra época de la humanidad. Charles Perrault destinó la primera 

parte de su poema didáctico dedicado al monarca, “Le siècle de Louis Le Grand” (1687), a 

exponer, en versos dodecasílabos, ciertamente ese argumento: la importancia del progreso 

científico puede leerse, en efecto, en la propia organización del poema en la medida misma en 

que destina sus primeras cinco estrofas a ello. En efecto, todo el poema de Perrault se articula 

como una comparación entre el siglo XVII (el siglo del rey Sol) y la Antigüedad:  

 

Et l’on peut comparer sans crainte d’être injuste 

Le siècle de Louis au beau siècle d’Auguste5.  
 

En las primeras cinco estrofas se ocupa particularmente de la diferencia, en términos de 

un crecimiento científico, entre las épocas:  

 

On peut n’adorer pas toute l’Antiquité 

Et qu’en fin dans nos jours, sans trop de confiance 

On lui peut disputer le prix de la science6 
  

Para Perrault, en el progreso científico debe contarse la invención del telescopio (ce verre 

admirable)7, que aumenta la connaissance humaine8, así como la del microscopio (verres encore non 

                                                        
4 Para otras lecturas sobre las relaciones entre la filosofía de Rousseau y la Querelle, véase Fumaroli 

(2001: 214); Guénard (2004: 177 y 168); Norman (2011: 224-225) y Decormeille (1997-1998: 70-84). 
5 Perrault (2001: vv. 5-6). Nuestro énfasis. [“Y se puede comparar sin temor de ser injusto/ el siglo de 

Luis al bello siglo de Augusto”]. 
6 Ibid., vv. 16-18 [“No se puede adorar toda la Antigüedad/ Y finalmente, en nuestros días, sin mucha 

confianza/ Se le puede disputar el premio de la ciencia”]. 
7 Ibid., vv. 41-44 [“ese lente admirable”]. 



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

8 

 

 

 

moins ingénieux9, que permite ver los ressorts de la sage Nature10, una Naturaleza que en la 

Antigüedad estaba sumida en una nuit oscure11; y, finalmente, también el descubrimiento de la 

circulación de la sangre (Méandre vivant qui coule dans ses veines)12.  

Concluye la comparación, en los últimos versos de la quinta estrofa, con la superioridad 

de la época moderna:  

 
La docte Antiquité, dans toute sa durée, 
À l’égal de nos jours ne fut point éclairée13. 
 

Luego, en las estrofas centrales, Perrault discute el valor asignado a la elocuencia antigua 

contra la moderna (estrofas 6-7), a Homero y la literatura antigua frente a la escritura coetánea 

(estrofas 8-11), a las bellas artes (estrofa 12), la pintura (estrofa 13), la escultura (estrofa 14), la 

arquitectura y los jardines (estrofas 15-17), y la música (estrofas 18-25), también antiguas y 

modernas, desde criterios cartesianos vinculados a la mesura, la corrección, la perfección y la 

razón, para terminar en las últimas cinco estrofas (29-33) con un elogio (militar y político) del 

rey.  

Es preciso leer en el orden del poema una expresión formal del pensamiento de los 

Modernos en torno a las artes. En el poema, el siglo de Luis XIV posee su distinción por esos 

dos motivos: tanto por el desarrollo de los saberes científicos como por el gobierno del rey 

Louis, des grands rois le plus parfait modèle14. Ese doble beneficio, científico –que es a la vez racional 

e histórico, puesto que es un progreso de la razón entre las épocas–, y político, enmarca, en el 

orden textual (con cinco estrofas sobre la ciencia en el comienzo, y cinco sobre el gobierno en 

el final), las artes. En consecuencia, para Perrault, las artes modernas encuentran su fundamento en el 

estado de los saberes y en el orden político, y no ya, entonces, en el modelo autorizado del arte de la 

Antigüedad, que, precisamente, es discutido en las estrofas centrales del poema para refutar ese 

carácter modélico que le asignaban sus defensores, como Nicolas Boileau-Despréaux en su 

poema satírico Art poétique (1674). Para los Modernos, pues, el saber científico, que se 

perfecciona y crece a lo largo del tiempo, y el orden político, que es la cause et la marque del 

                                                                                                                                                                          
8 Ibid., v. 46 [“el conocimiento humano”]. 
9 Cf, ibid, vv. 51-55 [“lentes incluso no menos ingeniosas”]. 
10 Ibid., v. 56 [“los resortes”; “la sabia Naturaleza”]. 
11 Ibid., vv. 30-31 [“una noche oscura”]. 
12 Ibid., vv. 60-64. [“Meandro vivo que corre por sus venas [las del hombre]”]. 
13 Ibid., vv. 69-70. [“La docta Antigüedad, en toda su duración, / no ha sido iluminada como en nuestros 

días”]. 
14 v. 466. [“Luis, de los grandes reyes, el modelo más perfecto”].  



 

 

 

9 

 

 

 

siglo15, constituyen el fundamento epistemológico y político de las artes modernas. Con la 

felicidad que provee el orden político –en la medida en que el verso “el reino feliz de un 

excelente Monarca” puede leerse como una hipálage de la felicidad de los súbditos– Perrault 

presupuso, en la discusión sobre las ciencias y las artes, también las costumbres. 

En “Le Siècle de Louis Le Grand”, está configurado entonces el conjunto ciencias, artes 

y costumbres –aún vigente en la cuestión de la Academia de Dijon para el concurso de 1749– y 

las artes están situadas en el centro de una relación inescindible con el progreso de la razón (las 

ciencias) y con la política, desde la noción de “siglo” (“el siglo de Augusto” y “el siglo de 

Luis”)16. Sin embargo, no debe entenderse que por la superioridad de que el siglo XVII es 

consciente en términos científicos y políticos17, y que el poema se ocupa de establecer en sus 

estrofas iniciales y finales, Perrault, y con él los Modernos, tuvieran una concepción del progreso 

de la razón, y de las artes, en el sentido de un avance indefinido y de perfeccionamiento del 

género humano propiamente ilustrada.  

Si el poema expone esa superioridad del siglo de Luis XIV y afirma que el doble 

progreso, el de las artes (Mais, c’est peu, dira-t-on que par un long progrès/ Le Temps de tous les arts 

découvre les secrets)18, y el de la política (Peut-être qu’éblouis par tant d’heureux progrès [políticos],/ Nous 

n’en jugeons pas bien pour en être trop près”)19, ha tenido efectivamente lugar en su época, no 

obstante ello, no deja de concebir en todas las épocas (en tous temps), más bien indistintamente, 

un ser inmutable de la Naturaleza, que forma tanto los cuerpos como los espíritus, cuya fuerza 

no se agota en el tiempo y produce semblables génies:   

 

À former les esprits comme à former les corps, 
La Nature en tous temps fait les mêmes efforts, 
Son être est immuable, et cette force aisée 

Dont elle produit tout ne s’est point épuisée […] 
De cette même main les forces infinies 

Produisent en tous temps de semblables génies20. 
 

                                                        
15 “[…] si le règne heureux d’un excellent Monarque/Fut toujours de leur prix et la cause et la marque”. 

Ibid., vv. 461-462. Nuestro énfasis. [“Si el reino feliz de un excelente monarca/ Fue siempre la causa y la 

marca de su premio [el de los siglos”].  
16 Sobre la noción de siglo en la época clásica, véase DeJoan (1997: 3 y ss.). 
17 Cf. Armogathe (2001: 814). 
18 Perrault (2001: vv. 435-436). [“Pero es poco, se dirá, que por un largo progreso/ El Tiempo de todas 

las artes descubre los secretos”].   
19 Ibid., vv. 499-500. [“Deslumbrados tal vez por tantos felices progresos [políticos],/ No los juzgamos 

bien por estar demasiado cerca”].  
20 Ibid., vv. 443-446 y 457-458. Nuestros énfasis. [“Para formar los espíritus como para formar los 

cuerpos/ La Naturaleza hace en todas las épocas los mismos esfuerzos/ Su ser es inmutable, y esa fuerza fácil/ Con 

la que produce todo no se ha agotado […] Con esa misma mano las fuerzas infinitas/ Producen en 

todas las épocas genios semejantes”].  



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

10 

 

 

 

Si la fuerza infinita de la Naturaleza es la misma en todas las épocas, no se agota y 

produce semblables génies en ellas, ello no se debe sólo a una concepción del tiempo vinculada a 

lo astronómico y lo cíclico, como observó Fumaroli (2001: 21-22). También se debe a que esa 

noción astronómica del tiempo responde a la necesidad de un contra-argumento en el marco de 

la Querelle: en efecto, con ella Perrault puede explicar que –aun cuando reconoce que la 

Naturaleza, en la propia época, está affaiblie y no puede ya dar a luz ces merveilleux hommes como 

los de la Antigüedad– haya no obstante genios también en el siglo XVII21. Los versos dedicados 

a exponer la inmutabilidad del ser de la naturaleza están destinados pues a demostrar que 

también hay genios en el propio siglo, aun cuando previamente se ha afirmado su 

debilitamiento y su agotamiento. Pues bien, ¿cómo conciliar entonces una Naturaleza debilitada 

–es decir, sujeta al cambio–, cuyas fuerzas no están épuisées y son infinitas –es decir, inmutable–, 

con la producción de “genios semejantes” en todas las épocas? 

La posibilidad de conciliar esos aspectos procede de la política. En el punto mismo en 

que el poema plantea la dificultad de otorgar valor a las artes modernas como a la de los 

Antiguos, cuando reconoce que el propio siglo no ha producido hombres maravillosos como 

en el siglo de Augusto, por el debilitamiento de la Naturaleza, allí mismo, por intermedio de la 

afirmación de la invariabilidad de las fuerzas infinitas de la Naturaleza, se vuelve hacia la 

política. Así, el argumento de una Naturaleza inmutable, vinculado al movimiento cíclico de los 

astros, lo habilita para introducir el argumento político: si en el siglo XVII la Naturaleza pasa 

por un ciclo de decadencia en la producción de genios, no obstante, ese debilitamiento coincide con 

la perfección de la forma política, que, entendida en los mismos términos astronómicos, pasa en el 

propio siglo XVII por un ciclo de culminación, con el gobierno de Luis el Grande. Allí donde 

la Naturaleza falla por debilitamiento, la política –con el reino de Luis–, puede sustituir los 

efectos benéficos de la primera. La Naturaleza (el “cielo”) obró, si no en los genios de las artes, 

en el genio de la política, en la persona misma del monarca, y lo hizo incluso superior a César: 

 

Le Ciel en le formant épuisa ses trésors 

Et le combla des dons de l’esprit et du corps; […] 
Ciel à qui nous devons cette splendeur immense, 

                                                        
21 “La Nature affaiblie en ce siècle où nous sommes / Ne peut plus enfanter de ces merveilleux hommes 

/Dont avec abondance, en mille endroits divers, /Elle ornait les beaux jours du naissant univers”. Ibid., 

vv. 437-440. [“La Naturaleza debilitada en este siglo en el que estamos/ No puede ya dar a luz a esos 

hombres maravillosos/ Con quienes, abundantemente y en miles lugares diversos/ Adornaba los bellos 

días del universo naciente”]. 



 

 

 

11 

 

 

 

Dont on voit éclairer notre siècle et la France […]22. 
 

Con esos versos de las estrofas finales, el poema retoma aquellos del inicio que 

planteaban la comparación (sans craindre d’être injuste) entre el siglo de Augusto y el de Luis XIV, 

pero para afirmar ahora, luego de la argumentación sobre la perfección de la política, su 

paridad. Bien leído, “Le Siècle de Louis le Grand”, no deja de admitir el carácter modélico de 

las obras de la Antigüedad, incluso cuando realiza el esfuerzo didáctico de explicar, por medio 

de la comparación, la superioridad de la propia época histórica. Pero ese procedimiento 

comparatista también es un paralelo –como Perrault tituló luego, un año después, la ampliación 

de los mismos argumentos: Parallèle des Anciens et de Modernes (1688-1697)– y ese paralelo 

supuso, no ya solo la superioridad sino incluso la equivalencia del siglo de Luis XIV con la 

“docta” Antigüedad, por medio, precisamente del progreso de las ciencias y del culmen de la 

política.  

 

II. La tesis política del Primer Discurso. La paradoja de la servidumbre voluntaria 

Ese paralelo entre ciencias, artes y política (aun cuando las artes dependan, en el poema, 

estrechamente de las primeras –las ciencias– y de la última –la política–), propio de la posición 

moderna, es el que Rousseau retoma en su tesis expuesta en el Primer Discurso, en respuesta a 

la cuestión de la Academia. Hace con ello dos operaciones, que han dependido en gran parte de 

su lectura de Fénelon, como veremos más adelante: por un lado, toma ese conjunto de artes, 

ciencias y moral para escindir el vínculo (planteando la disyunción: épurer ou corrompre)23 y para 

invertir sus términos (cuando sostiene que el progreso de las artes y las ciencias es inversamente 

proporcional a la decadencia de la moral). Por otro lado, Rousseau enfatiza ese paralelo entre 

ciencias y artes y el modo de dominación político, que está planteado en el poema de Perrault. 

En efecto, ese reconocimiento del fundamento político de las artes y las ciencias, que el poema 

de Perrault expone de modo paradigmático, es uno de los puntos con que el Primer Discurso 

transforma la discusión planteada en la Querelle, allí donde vuelve ese fundamento político de 

las artes y las ciencias contra ellas mismas. Si para los Modernos las artes y las ciencias 

encuentran su legitimación en la perfección de la forma política (el règne heureux de Luis XIV, en 

el poema) ellas no constituyen, para Rousseau, sino una forma de la dominación política 

misma. 

                                                        
22 Ibid., vv. 466-468 y vv. 517-518. [“El cielo, al formarlo [a Luis XIV], agotó sus tesoros/ Y lo colmó de 

los dones del espíritu y del cuerpo; […] Cielo al que debemos este esplendor inmenso, / con que vemos 

deslumbrar nuestro siglo y la Francia”]. 
23 Rousseau agrega, en efecto, a la cuestión del concurso, la posibilidad no contemplada por la Academia 

de la corrupción por las ciencias y las artes. (Véase Rousseau, 1959a: 4). 



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

12 

 

 

 

En este sentido debe leerse, entonces, la poderosa metáfora de las ciencias y las artes 

como guirnaldas de flores que adornan la opresión, con que comienza el Primer Discurso. En 

la metáfora, las ciencias, las letras y las artes son consideradas en efecto como habían sido 

concebidas, y ejercidas, por los letrados del absolutismo, esto es, como instrumentos de la 

Razón de Estado. Precisamente, Rousseau las entiende como un tipo de dominio político que 

resulta más poderoso que la dominación política estatal misma apoyada en las leyes. Pero aun 

así ese dominio parece menos despótico, puesto que sirve para hacer amar la misma 

dominación que ejerce y asegura (sirve para affermir les trônes). Rousseau lo formula en los 

términos de una paradoja:  

 

Tandis que le gouvernement et les lois pourvoient à la sûreté et au bien-être 
des hommes assemblés; les sciences, les lettres et les arts, moins despotiques et 
plus puissants peut-être, étendent des guirlandes des fleurs sur les chaînes de fer 
dont ils sont chargés, étouffent en eux le sentiment de cette liberté originelle 
pour laquelle ils semblaient être nés, leur font aimer leur esclavage et en 
forment ce qu’on appelle des peuples policés. Le besoin éleva les trônes; les sciences 
et les arts les ont affermis (Rousseau, 1959a: 6-7)24.  

 

En la comparación es posible notar un modo retórico propio de la posición discursiva 

rousseauniana, la afirmación paradójica: una misma aserción sobre el bienestar que proveen los 

gobiernos se vuelve, sin transición argumentativa, una aserción sobre su condición despótica. 

¿Cómo pueden los gobiernos proveer la seguridad y el bienestar, y, a la vez, por la comparación 

que establece Rousseau, ser despóticos? ¿Cómo puede acordarse el despotismo con el 

bienestar? En efecto, por medio de las letras, las ciencias y las artes, Rousseau piensa la paradoja 

de una dominación política deseada por aquellos mismos que son oprimidos (esclavage, chaînes de 

fer) por ella. Así, la civilización (peuples policés) se vuelve una forma voluntaria de esclavitud, y ese 

afecto, ese deseo de servidumbre, no podría perpetuarse, como la dominación misma, sin las 

ciencias y las artes que la hacen deseable. Ciencias y artes no solo son, pues, una distracción del 

sometimiento (étendent des guirlandes des fleurs), sino incluso la causa del olvido de un 

“sentimiento” original –es decir, anterior a la sociedad, como lo expondrá el Segundo 

Discurso– de libertad. En la tesis de Rousseau, previa al planteo de la proporcionalidad inversa 
                                                        
24 Nuestros énfasis [“Mientras el gobierno y las leyes proveen la seguridad y el bienestar de los hombres 

reunidos, las ciencias, las letras y las artes, menos despóticas pero tal vez más poderosas, extienden guirnaldas de 

flores sobre las cadenas de hierro con que están sujetados [chargés], ahogan en ellos el sentimiento de esa 

libertad original para la que parecían haber nacido, les hacen amar la esclavitud y forman lo que se 

denomina pueblos civilizados [policés]. La necesidad elevó los tronos; las ciencias y las artes los aseguraron”]. 



 

 

 

13 

 

 

 

entre el crecimiento de las ciencias y las artes, y el empeoramiento o la corrupción de la moral, 

el efecto nocivo de las artes y las ciencias reside en ese olvido de la libertad y, en consecuencia, 

en esa voluntad de servidumbre que producen25. Por eso mismo, concluye la paradoja del 

bienestar del despotismo y de la civilización como deseo de esclavitud con la figura paradójica 

del pueblo como esclavo feliz:  

 

Puissances de la terre, aimez les talents, et protégez ceux qui le cultivent. 
Peuples policés, cultivez-les: heureux esclaves, vous leur devez ce goût délicat et 
fin dont vous vous piquez; cette douceur de caractère et cette urbanité de 
mœurs qui rendent parmi vous le commerce si liant et si facile; en un mot, les 
apparences de toutes les vertus sans en avoir aucune (Rousseau, 1959a: 7)26. 

 

 En consecuencia, la tesis política del comienzo del Primer Discurso vuelve el “reino 

feliz” (règne heureux) del absolutismo –que Perrault había elogiado– un reino de “esclavos 

felices” en el que artes y ciencias forman parte de la dominación política de los príncipes. La 

paradoja de los heureux esclaves es también la paradoja del súbdito que presume de su goût délicat et 

fin, de la douceur de carácter y de la “urbanidad de las costumbres”, sin saber que con ello se 

oculta a sí mismo su condición en la apariencia de la virtud de los pueblos civilizados27.  

 

III. Los partidarios de los Antiguos. La posición de François de Fénelon 

La controversia propiamente literaria relativa a los textos de la Antigüedad como modelo de la 

literatura de la época clásica, en la que los partidarios de los Antiguos que defendían la 

imitación contemporánea de esos textos se enfrentaban con los defensores de una literatura 

propia del “siglo” (de Luis XIV), es decir, “moderna” que los transformara –como lo expone 

Charles Perrault en su poema–, estaba fundamentada en las distintas relaciones que los letrados 

de uno y otro grupo mantenían con el Estado absolutista. La defensa de una literatura que no 

respetara el modelo de los antiguos, por parte de algunos modernos (Sieur de Rampalle, 

Charles Perrault, Desmarets de Saint-Sorlin), es inescindible de su apología de la Razón de 

Estado. Marc Fumaroli señaló que los partidarios de los Antiguos contaban, en cambio, con 

una autonomía relativa en sus prácticas y en sus ideas sobre la literatura, posibilitada 

precisamente por una posición que no asumía ninguna defensa reivindicativa de las políticas 

                                                        
25 Para una lectura de la tesis de Étienne de La Boétie sobre la servidumbre voluntaria y la filosofía 

política de Rousseau, véase Munnich y Abensour (2012). 
26 [“Poderes de la tierra, amad los talentos y proteged aquellos que los cultivan. Pueblos civilizados, 

cultivadlos; esclavos felices, a ellos debéis ese gusto delicado y fino con que os jactáis; esa suavidad de 

carácter y esa urbanidad de costumbres que hacen entre vosotros el comercio tan unido y tan fácil; en 

una palabra, las apariencias de todas las virtudes sin tener ninguna”]. 
27 Sobre la cuestión de la apariencia, véase Starobinski (1971: 13-21).  



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

14 

 

 

 

estatales. Se trata, en particular, de las posiciones de Nicolas-Boileau-Despréaux y de Jean 

Racine, quienes buscaron disociarse de la Razón de Estado. 

Tanto Boileau como Racine desvinculaban las belles lettres de las políticas estatales desde 

el modelo del poeta en su relación con el Rey en la Antigüedad. En la Querelle, la estrategia de 

los partidarios de los Antiguos consistió en esa separación de dos ámbitos pertenecientes a dos 

herencias de las que están excluidos los Modernos. Por un lado, el ámbito de las letras, en el 

que los propios textos se autorizan en una relación erudita con los textos clásicos: una lectura 

en las lenguas de origen, un saber que legitima los cambios que, no obstante, era preciso realizar 

en las propias transposiciones y que, con ello, deslegitima las transposiciones modernas por la 

ignorancia del latín y del griego, y por el conocimiento de los clásicos antiguos en traducciones 

al francés. En esa idea de las letras que defendían los partidarios de los Antiguos no intervenía, 

en absoluto, ni el progreso de las ciencias ni el culmen de la forma política estatal. Por otro lado, 

la otra herencia que reivindicaban estaba constituida por el ámbito monárquico mismo, 

diferenciado así de las letras, en el que los poetas reconocen la investidura del Rey –al mismo 

tiempo que sin dudas se reconocen ante él como súbditos– en el interior de la tradición 

monárquica antigua como la de Alejandro, César y Augusto; pero no asimilaban, ese linaje real 

con el Estado absoluto. Por esto, Boileau no comparte la Razón de Estado absolutista ni la 

elogia como los Modernos (véase Fumaroli, 2001: 131-135). 

La formación de Rousseau en la cultura de los textos de la tradición antigua, incluso 

cuando no dependió del rigor universitario ni de la intermediación de un preceptor privado, 

sino del afecto de los vínculos familiares28, no podría separarse de la relectura de esos textos en 

la edad clásica en Francia29. En la medida en que en la Querelle se debatieron cuestiones que 

vincularon los saberes y las artes con las costumbres y la política, y con la historia natural, la 

época clásica configuró un modo de relacionar esos ámbitos, considerándolos ya como 

expresiones de la culminación de la forma política (desde la perspectiva moderna), ya como 

estados de las diferencias culturales de las épocas (desde la perspectiva de los partidarios de los 

Antiguos) o ya separándolos en tradiciones heterogéneas (como lo hacen Boileau y Racine). En 

ello mismo, la época clásica definió tanto un modo de leer los textos de la Antigüedad, de 

interpretarlos para transponerlos, como incluso –particularmente en la impugnación de los 

partidarios de los Antiguos a los letrados apologistas de la realeza–, figuras de hombres de 

                                                        
28 La formación autodidacta de Rousseau que dependió del vínculo paterno y del vínculo filial con su 

protectora Madame de Warens, siguió no obstante el modelo de la formación clásica. Véase, Trousson 

(2011: 26-27; 44-45; 65-66).   
29 Sobre Rousseau y la Antigüedad, véase Touchefeu (1999).   



 

 

 

15 

 

 

 

letras que asumen distintos vínculos con el Estado y con el Rey. Rousseau se forma en la 

cultura antigua reformulada por la tradición clásica, no sólo porque en sus textos las artes son 

concebidas como parte del conjunto configurado por los Modernos, sino incluso porque esa 

misma tradición clásica pone en cuestión el lugar del letrado en sus vínculos con la monarquía. 

Rousseau define su posición crítica del absolutismo en la tradición de esa reflexión clásica sobre 

el lugar del letrado, sobre la relación de las artes con la política y las costumbres. 

 Ahora bien, si en Boileau y en Racine la crítica de la Razón de Estado se fundamenta en 

la separación de los ámbitos de la política y las artes, en la medida en que se trata de impugnar 

una concepción de éstas desde la defensa (moderna) de una forma (culminante) de gobierno, en 

otro de los partidarios de los Antiguos, el arzobispo de Cambrai, François Salignac de La 

Mothe-Fénelon, la cultura antigua constituye no únicamente un modelo de “imitación” literaria 

contemporánea de los clásicos, sino sobre todo un modelo moral y político con el que ofrecer 

un contraste crítico del reino de Luis XIV30. 

 Como letrado educador del príncipe, Fénelon comparte la posición de los partidarios de 

los Antiguos que, como Boileau, buscaban formar al Rey. Pero en ambos partidarios de los 

Antiguos, Boileau y Fénelon, los propósitos en la formación del soberano no son los mismos: 

el primero, Boileau, quiere educar al príncipe en la poesía que su gran figura merece por 

tradición, enseñarle los criterios morales y estéticos de los elogios al monarca, pero ello no 

supone un cuestionamiento de su política. Aun cuando se ha observado la “intransigencia” de 

la crítica de Boileau a la Razón de Estado absolutista, es preciso señalar que ella no se debe a 

una objeción de las políticas estatales sino a una discusión con el modo de concebir la literatura 

del reino como defensa y propaganda de esa Razón (véase Fumaroli, 2001: 132)31.  

En cambio, en Fénelon la educación del príncipe no está orientada por la controversia 

con los letrados adversarios, para deslegitimar su práctica literaria por las transformaciones que 

sus textos operan sobre la literatura antigua, y por la mala relación, “vanidosa”, que los poetas 

modernos establecen con la investidura del Rey. Sino por un interés propiamente político, que 

toma de los textos antiguos tanto los materiales de su novela, Les aventures de Télémaque, fils 

d’Ulysse ou suite du quatrième livre de l’Odysée d’Homère (1699), como los modelos de gobierno y de 

sociedad: tanto la sociedad política, en la figura del legislador virtuoso y del consejero sabio, 

como la sociedad prepolítica, de costumbres simples e inocentes. Ambos modelos de sociedad 

                                                        
30 El texto con el que Fénelon interviene en la Querelle es la Lettre sur les occupations de l’Académie Française, 

de  1714 (Fénelon, 1897). 
31 Fumaroli no observa esta diferencia entre los letrados partidarios de los Antiguos. En su Discours au 

Roi (1664), Boileau se excusa ante el príncipe porque no se ha unido a los panegiristas (como Charles 

Perrault) de su figura: todo el texto es una crítica a la hipocresía y el servilismo de los letrados 

modernos, pero no una crítica a las políticas de la Razón de Estado (véase Fumaroli, 2001: 143-145). 

Sobre el Art poétique como educación del gusto del Rey (véase Fumaroli, 2011: 155). 



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

16 

 

 

 

están narrados paradigmáticamente en la novela: el primero, en el Libro X, la sociedad virtuosa 

de Salente; y el segundo, en el Libro VII, la sociedad pastoral de Bétique. Boileau, en cambio, 

no consideró adecuada esa orientación política de la controversia estética, precisamente por el 

modo en que se exponen en Télémaque los “preceptos morales” (Boileau, s/f: XIII-XIV).  

En esa crítica explícita del absolutismo que Fénelon impone a la discusión clásica es 

preciso considerar entonces la posición discursiva de Rousseau32. Vamos a estudiar en los 

últimos apartados de este artículo, por un lado, los modos en que las tesis políticas de Fénelon 

inciden en el Primer Discurso, en términos metodológicos y de estrategias de enunciación, y, 

por otro, los modos en que también pautan la configuración de un sujeto enunciador. 

 

IV. Las tesis fénelonianas en el Primer Discurso 

En el Discours sur les sciences et les arts, Rousseau continúa las ideas fénelonianas de las artes y las 

ciencias en el punto mismo en que el arzobispo de Cambrai las consideró en Télémaque, en una 

relación orgánica con las formas de gobierno33. Esa relación orgánica, como señalamos, está ya 

configurada en la posición moderna. Pero en el “antiguo” Fénelon, Rousseau encuentra 

formulada la tesis de la acción moralmente perjudicial del desarrollo de las artes en las 

costumbres (tesis que ocupa la Primera Parte del Primer Discurso), así como la idea que vincula 

las artes con el lujo y que entiende a ambas como producción de un estado social corrupto, 

consecuencia del sentimiento del amor propio (expuesta en la Segunda Parte del Discurso). 

Más aún, Rousseau encuentra en Fénelon un modelo metodológico de contraste entre 

sociedades antiguas virtuosas, que no desarrollan las artes y las ciencias, y sociedades corruptas, 

que las han desplegado, las cuales fundamentan los exempla histórico naturales de la Primera 

Parte.  

En la novela de Fénelon, el problema de los efectos perjudiciales de las artes en las 

costumbres está desplegado en las narraciones sobre la sociedad pastoral de Bétique, como en 

las de sociedad política de Salente, pero también, negativamente, en la sociedad de bárbaros, los 

                                                        
32 Sobre las relaciones entre la filosofía de Rousseau y los textos de Fénelon, véase Shklar (1969: 4-5) y 

Mendham (2014: 49-51). 
33 Los estudios sobre el Primer Discurso han señalado pertinentemente las paráfrasis, las citas y las 

transformaciones –incluidas las atribuciones erróneas– de los textos y las tesis de Plutarco, Tácito, 

Platón, Séneca y Montaigne. Esto es, se ha trabajado con los autores que Rousseau mismo declara y 

reconoce. Véase especialmente, Delarruelle (1912: 245-271), Keller (1939: 212-222) y Campbell (1975: 

7-31). No obstante, ninguno de ellos, salvo los estudios de la segunda mitad del siglo XX en adelante, 

que hemos citado, se ocupa de Fénelon. 



 

 

 

17 

 

 

 

Mandurianos. En el primer caso, en la sociedad de Bétique, las artes están limitadas 

estrictamente a las necesidades, puesto que se las concibe como padecimientos (ils ne veulent 

souffrir que les arts qui servent aux véritables nécessités)34 y como productos del orgullo, y por ello 

mismo se las desprecia (ils les détestent comme des inventions de la vanité et de la mollese)35. Aunque 

sobre todo se las considera como causa de la desgracia de los pueblos:  

 

Quand on leur parle [a los habitantes de Bétique] des peuples qui ont l’art de 
faire des bâtiments superbes, des meubles d’or et d’argent […], ils répondent 
en ces termes: “Ces peuples sont bien malheureux d’avoir employé tant de travail et 
d’industrie à se corrompre eux-mêmes! Ce superflu amollit, enivre, tourmente ceux 
qui le possèdent; il tente ceux qui en sont privés de vouloir l’acquérir par 
l’injustice et par la violence. Peut-on nommer bien un superflu qui ne sert 
qu’à rendre les hommes mauvais? Les hommes de ces pays sont-ils plus sains, 
plus robustes que nous? Vivent-ils longtemps? Sont-ils plus unis entre eux? 
Mènent-ils une vie plus libre, plus tranquille, plus gaie? Au contraire, ils 
doivent être jaloux les uns des autres, rongés par une lâche et noire envie, 
toujours agités par l’ambition, par la crainte, par l’avarice, incapables des 
plaisir purs et simples, puisqu’il sont esclaves de tant de fausses nécessités dont ils font 
dépendre tout leur bonheur” (Fénelon, 2013: 155)36. 

 

Fénelon ya formula allí la idea de que las artes producen necesidades superfluas y, por 

éstas, la molicie y la corrupción, pero sobre todo entiende esa creación de necesidades no 

naturales como un modo de la esclavitud de los pueblos. Es esa noción del refinamiento 

civilizado (edificios soberbios, muebles de oro y plata, telas bordadas, piedras preciosas) como 

esclavitud de los hombres la que autoriza la metáfora con que Rousseau comienza el Primer 

Discurso: las artes y las ciencias como guirlandes des fleurs sur les chaînes de fer que sujetan a los 

hombres. La metáfora rousseauniana es así una condensación del argumento desplegado en la 

narración novelesca, pero fundamentalmente un énfasis en su connotación política. Para 

Rousseau, ese mismo “trabajo e industria” que los hombres emplean para producir el lujo que 

los corrompe (ces peuples sont bien malheureux d’avoir employé tant de travail et d’industrie à se corrompre 

                                                        
34 Fénelon (2013: 154) [“No quieren sufrir más que las artes que sirven a las verdaderas necesidades”]. 

Nuestro énfasis. 
35 Ibid., p. 155. [“las detestan como invenciones de la vanidad y la molicie”]. 
36 Ibid. Nuestro énfasis. [“Cuando se les habla de los pueblos que dominan el arte de hacer edificios 

soberbios, muebles de oro y plata, telas adornadas con bordados y piedras preciosas […], responden en 

estos términos: ‘Estos pueblos son muy desgraciados por haber empleado tanto trabajo y tantos desvelos en corromperse 

a sí mismos. Lo superfluo ablanda, atormenta a los que lo poseen y tienta a aquellos que están privados de 

ello a querer adquirirlo por medio de la injusticia o de la violencia. ¿Se puede considerar un bien a lo 

superfluo que no sirve más que para ayudar a los hombres a ser malos? ¿Los hombres de este país están 

más sanos y robustos que nosotros? ¿Viven más tiempo? ¿Están más unidos entre ellos? ¿Llevan una 

vida más libre, más tranquila y más alegre? Al contrario, deben estar celosos unos de otros, roídos por 

una cobarde y negra envidia y agitados siempre por la ambición, por el temor, por la avaricia, incapaces 

de los placeres puros y sencillos, ya que son esclavos de tantas falsas necesidades de las que hacen depender 

toda su felicidad”]. 



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

18 

 

 

 

eux-mêmes, escribe Fénelon) es, en la concentración metafórica de las guirnaldas, la paradoja de 

la servidumbre voluntaria, puesto que son las artes las que les font aimer leur esclavage. Y ese amor 

de su propia esclavitud, producido por las necesidades que generan las artes y las ciencias, en 

Rousseau es directamente, sin transición argumentativa, el fundamento del despotismo: le besoin 

éleva les trônes; les sciences et les arts les ont affermis.  

 Fénelon, en cambio, tiende a aplazar el juicio político directo a los libros de la segunda 

mitad de la novela. Como si, para la enunciación política explícita, Fénelon hubiera debido 

pasar por la narración previa de las aventuras propiamente míticas (homéricas) de los primeros 

libros (del I al IV) –en los que no obstante siempre hay observaciones sobre los príncipes 

déspotas y la miseria a que someten al pueblo– para prepararla por medio de ellas. La crítica 

política directa tiene lugar en los libros IX, X y XI: la crítica de la guerra por ambición (IX), la 

reforma moral y económica del reino de Salente (X) que a la vez son, ambas, una crítica de la 

vanidad y el orgullo del príncipe Idomeneo, halagado por ministros corruptos que vuelven su 

gobierno un despotismo (XI). El aplazamiento del discurso político crítico debe leerse como 

preparación del lector para las “verdades” que enuncia Mentor sobre los príncipes y el 

despotismo. Uno de los discursos de Mentor advierte, con tono “vehemente” y “sublime”, las 

consecuencias funestas de la “dominación absoluta” de los soberanos, el poder “monstruoso” 

que hace de los súbditos esclavos y hace también que éstos anhelen la “menor revolución”, un 

anhelo que concentra el desprecio, el odio y el resentimiento (véase Fénelon, 2013: 227-228).  

 En los capítulos centrales en los que se enuncia este discurso, la cuestión de las artes ya 

no está considerada desde la exterioridad de la sociedad que las rechaza, las evita y las limita 

porque las desprecia, como Bétique, y conserva así les délices de l’âge d’or (Fénelon, 2013: 153)37, 

sino en cambio, desde la perspectiva de la sociedad “civilizada” que las desarrolla en su propio 

desmedro. En el caso de la sociedad de Salente, es decir, en los libros políticos de la novela, las 

artes y el lujo se vuelven, así, una cuestión de Estado, un problema que es preciso enfrentar con 

políticas estatales concretas. En el libro X, después de la crítica disuasoria de la guerra de 

ambición y de conquista en el libro anterior, los preceptos morales de Mentor se vuelven 

acciones políticas de prohibición de ciertas mercancías y de la música, de regulación de la 

arquitectura, la pintura y la escultura, que él mismo lleva adelante en el reino de Salente para 

reformarlo (véase Fénelon, 2013: 217-221). 

La prohibición de las artes por parte de Mentor no supone, no obstante, su eliminación, 

sino en tanto que las artes sean producciones del lujo y no de las necesidades naturales. De 

                                                        
37 [“Las delicias de la edad de oro”].  



 

 

 

19 

 

 

 

modo semejante, la condena rousseauniana de las artes y las ciencias no dejaba de admitir las 

academias, por el “freno” que su prestigio pondría a los letrados para que éstos “velen” sobre 

ellos mismos. La idea de Rousseau de que las academias pueden premiar el amor de la virtud en 

las obras de los letrados y producir así sociedades sabias, no se debe entonces únicamente a una 

captatio benevelontiae dirigida a la Academia de Dijon, o a una posición de discurso del 

enunciador, que no se sitúa con su crítica por fuera de la idea ilustrada de la corrección moral 

por medio del saber. Se debe también a una concepción de la sociedad que, aun en la 

civilización misma –en aquello que ha sido señalado como el mal irreversible en el cuadro 

taxonómico de la historia–, puede reformarse moralmente, en el sentido féneloniano, como en 

efecto lo narran las acciones de política estatal de Mentor en el reino de Idomeneo. En Fénelon 

y en Rousseau, entonces, la crítica radical de un estado de las artes y las ciencias es paralela con 

la idea reformista de la corrección y la autorización de las mismas, para que contribuyan a la 

felicidad de los pueblos. 

 

V. El discurso objetivo de la barbarie 

De la presencia de las ideas fénelonianas en el Primer Discurso queda aún por señalar tanto la 

representación del pueblo de los bárbaros Mandurianos (en el libro IX), como la del consejero 

del reino de Idomeneo, Filocles, que es un homme de lettres exiliado político (en el libro XI). Con 

ambas, Télemaque no sólo ha realizado una representación ficcional de la tesis sobre la nocividad 

de las artes y las ciencias en los pueblos y en los regímenes políticos –algo sin dudas inhallable 

en sus modelos homérico y virgiliano–. Ha contribuido además a la elaboración de un 

imaginario de la barbarie y del letrado crítico solitario, e incluso del letrado como bárbaro, que 

está configurado en el primer epígrafe del Discours sur les sciences et les arts, en el verso de Ovidio 

que lo encabeza: Barbarus hic ego sum quia non intelligor illis (Rousseau, 1959a: 3)38. Un imaginario 

así –el letrado como bárbaro– solo podía proceder de la posición de los partidarios de los 

Antiguos, puesto que los letrados de la posición moderna no podrían haberse concebido a sí 

mismos por fuera de la estructura institucional del Estado absolutista. Ese imaginario incide en 

la definición de un lugar de enunciación, propiamente rousseauniano, pero también –es preciso 

agregar– en la configuración de una subjetividad de letrado que en términos biográficos elige la 

renuncia (a las pensiones reales o académicas) y el aislamiento. 

El imaginario de la sociedad de bárbaros, virtuosos y pacíficos, elaborado en el libro IX 

de Télémaque constituye, pues, uno de los fundamentos de la idea de barbarie en Rousseau. Para 

él, la noción ilustrada de progreso y perfeccionamiento indefinidos de la humanidad oculta una 

historicidad contingente y accidental, sin telos, como expone en el Essai sur l’origine des langues y 

                                                        
38  [“Aquí yo soy el bárbaro porque ellos no me comprenden”].  



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

20 

 

 

 

en el Segundo Discurso39. Télémaque ofrece con su imaginario de los bárbaros virtuosos 

Mandurianos, opuestos al modelo de dominación política y de extenuación moral de la 

sociedad civilizada de Salente, un modelo que contribuye a definir en gran medida la estructura 

oposicional con que Rousseau piensa la historia y los regímenes políticos en el Primer Discurso. 

En el discurso de uno de los jefes mandurianos, la crítica de la guerra por la ambición 

de una fausse gloire es también una crítica de las ciencias y las costumbres civilizadas y un elogio 

de la ignorancia:   

 

Nous avons horreur de cette brutalité qui, sous de beaux noms d’ambition et 
de guerre, va follement ravager les provinces, et répand le sang des hommes, 
qui sont tous frères. Si cette fausse gloire te touche, nous n’avons garde de te 
l’envier; nous te plaignons et nous prions les Dieux de nous préserver d’une 
fureur semblable. Si les sciences que les Grecs apprennent avec tant de soin, 
et si la politesse dont ils se piquent, ne leur inspirent que cette détestable 
injustice, nous nous croyons trop heureux de n’avoir point ces avantages. 
Nous nous ferons gloire d’être toujours barbares, mais justes, humains, fidèles, désintéressés, 
accoutumés à nous contenter de peu, et à mépriser la vaine délicatesse qui fait qu’on a 
besoin d’avoir beaucoup. Ce que nous estimons, c’est la santé, la frugalité, la 
liberté, la vigueur de corps et d’esprit; c’est l’amour de la vertu, la crainte de 
Dieux, le bon naturel pour ses proches, l’attachement à ses amis, la fidélité 
pour tout le monde, la modération dans la prospérité, la fermeté dans les 
malheurs, le courages pour dire toujours hardiment la vérité, l’horreur de la 
flatterie (Fénelon, 2013: 180)40.  

 

El discurso del jefe manduriano une así dos aspectos heterogéneos: por un lado, la 

guerra de conquista, que responde a la ambición y la expansión del poder, y por otro, las 

ciencias y la civilización, la vaine délicatesse. Así, para el bárbaro, la guerra es una consecuencia del 

aprendizaje de las ciencias y de las buenas maneras (la politesse) de los hombres civilizados: 

                                                        
39 Véase Rousseau (1995) y (1959b). Sobre el Essai y la cuestión de la "contingencia providencial", véase, 

Bernini (2015: XXXII-XLIII).   
40 Nuestro destacado. [“Nos horroriza esa brutalidad que con los bellos nombres de ambición y de 

gloria va locamente a devastar las provincias y derrama la sangre de los hombres que son todos 

hermanos. Y esa falsa gloria que halaga, nos guardaremos bien de envidiártela; te compadecemos y 

rogamos a los dioses de preservarnos de un furor semejante. Si las ciencias que los griegos aprenden con 

tanto cuidado, y si la cortesía de la que se vanaglorian no les inspira más que esta detestable injusticia, 

nos creemos demasiado felices de no tener sus ventajas. Nos enorgullecemos de ser siempre ignorantes y 

bárbaros, pero justos, humanos, fieles, desinteresados, acostumbrados a contentarnos con poco y a despreciar la vana 

delicadeza que hace que se tenga necesidad de mucho. Lo que nosotros estimamos es la salud, la frugalidad, la 

libertad, el vigor del cuerpo y el espíritu, y también el amor a la virtud, el temor de los dioses, el buen 

natural hacia nuestro prójimo, el afecto hacia nuestros amigos, la fidelidad para todo el mundo, la 

moderación en la prosperidad, la firmeza en las desgracias, el valor para decir siempre la verdad, y el 

horror de los halagos”].  



 

 

 

21 

 

 

 

ambas son, dice, la “inspiración” de la detestable injustice de la guerra. Por eso mismo, su pueblo 

se siente feliz de no poseer las “ventajas” de las ciencias y el refinamiento de la civilización y 

considera un modo de la gloire ser toujours barbares. 

  Ahora bien, en el punto mismo en que ese discurso establece que la causa de la guerra 

de conquista son las ciencias y la civilización, el discurso del bárbaro establece una 

fundamentación política para la reprobación moral de éstas. En Bétique, las artes y el lujo se 

temen como una amenaza que pone en riesgo la libertad, ya que produce una esclavitud propia 

de las necesidades superfluas; en Salente, las acciones de gobierno que prohíben el fasto y que 

limitan las artes buscan asegurar el buen gobierno por medio de la reforma moral del príncipe. 

Pero, con el discurso de los bárbaros, el fundamento político de la crítica de las ciencias y las 

artes se articula como una cuestión objetiva, que no involucra la virtud o la corrupción del 

príncipe singular (Idomeneo, en Salente), o el saber de un pueblo virtuoso (el pueblo de 

Bétique) que rechaza volverse esclavo de sus propias necesidades. El discurso bárbaro, en 

cambio, vincula causal y objetivamente las ciencias y la civilización con el poder político, tal 

como Rousseau lo presenta en sus exempla histórico naturales.  

En el Primer Discurso, en efecto, ninguno de los exempla hace depender la crítica de la 

corrupción del individuo particular, de las pasiones de un héroe histórico. Por el contrario, cada 

uno es un ejemplo de orden objetivo de países y pueblos que se corrompen a medida que 

avanzan las ciencias y se cultivan las artes, o simétricamente, conservan su virtud cuando 

permanecen en la ignorancia, según las dos series de exempla. También se presenta como una 

causalidad objetiva, en el Primer Discurso, aquello mismo que enuncia en parte el discurso del 

bárbaro manduriano: el hecho de que esa corrupción por las ciencias, las artes y el lujo tiene 

consecuencias políticas. Ya sea porque, como en la serie de exempla de pueblos corrompidos 

(Egipto, Grecia, Roma, Constantinopla y la China contemporánea), lleva a la formación de los 

imperios y a la ambición de la conquista, al mismo tiempo que los debilita frente a las 

invasiones; mientras que, simétricamente, la serie de los pueblos virtuosos y patriotas, que 

conservan una feliz ignorancia (los primeros persas, los escitas, los germanos, Roma antes del 

imperio y Esparta) pueden resistir la conquista o pueden incluso derrocar imperios (véase 

Rousseau, 1959a: 10-16).  

En los exempla históricos, Rousseau tiene una concepción de la historia taxonómica, que 

no es la de Fénelon. En éste, las diferencias de épocas no se conciben en términos históricos 

sino en términos culturales: las diferencias diacrónicas entre épocas o períodos (la civilización, 

la barbarie y la sociedad salvaje) son entendidas como diferencias sincrónicas entre pueblos, 

costumbres y sociedades.  

 

 



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

22 

 

 

 

VI. Imaginarios del homme de lettres 

Además de la representación de los tipos de sociedades sincrónicas en la Antigüedad, los 

modos de dominación política y los modos de producción económica de los pueblos, en 

Télémaque hay una representación de dos figuras de exiliados: Filoctetes, el guerrero griego que, 

por haberse herido con las flechas de Hércules, enferma y es apartado de la guerra de Troya por 

Ulises (en el Libro XII); y Filocles, el consejero del rey cuya enunciación de verdades políticas 

lo expulsan del reino de Idomeneo (en el Libro XI). En ambos, pueden volver a notarse las 

estrategias que la novela emplea para la crítica política: Filoctetes forma parte de los personajes 

y las aventuras épicas narrados en los primeros y los últimos libros de Télémaque, mientras que 

Filocles es una figura decisiva en los libros centrales de la novela destinados a la crítica del 

absolutismo.  

Con la figura de Filocles, Fénelon continúa la crítica del príncipe por su vanidad, pero 

esta vez como una crítica a los hommes de lettres de la corte. En términos diegéticos, la expulsión 

de Filocles del reino de Salente y su exilio en la isla de Samos dependió de los “artificios” de 

otro consejero del Rey (Protésilas), que buscaba apartarlo del monarca para gobernar 

despóticamente en su lugar. Pero en términos de la Querelle, Filocles es el letrado que reconoce 

en el rey un individuo que debe su grandeza a la limitación de su amor propio, y es el que exige 

al príncipe, a su vez, que no ceda a su lassitude ni a los halagos de los cortesanos por su 

investidura. En el imaginario féneloniano, propio de los partidarios de los Antiguos, el letrado 

fiel al Rey es aquel que “ama solo la verdad” tanto como ama al monarca y es aquel que debe 

“decir la verdad” incluso a pesar del príncipe, si éste no observa las leyes fundacionales de 

Minos en Creta. De modo que las reconvenciones del letrado al monarca tienen siempre el 

objetivo de la conservación de las leyes y de la restauración de la moral pública (véase Fénelon, 

2013: 232). De allí que en Fénelon la crítica al absolutismo, a diferencia de Rousseau, no sea 

una crítica del sistema monárquico mismo de dominación política sino de su corrupción por el 

amor propio del príncipe. En cambio, con sus exempla morales y políticos, Rousseau acusa la 

dominación política misma, no obstante haber procedido con el mismo modelo féneloniano de 

letrado virtuoso. En el Primer Discurso, en efecto, la palabra del que enuncia no es ajena en 

absoluto a esa idea del letrado virtuoso, educador del príncipe. En el mismo sentido, tampoco 

lo es respecto del imaginario del letrado exiliado, expulsado, por la enunciación de sus verdades. 

 La figura de Filocles representa, desde el paradigma del poeta filósofo exiliado (como 

Ovidio), una pobreza virtuosa, una soledad electiva, rodeada no obstante por el amor de los 



 

 

 

23 

 

 

 

habitantes de la isla de Samos en la que se aloja. Así, se lo narra cuando el enviado del Rey, 

Hégésippe, llega a la isla:  

  

Cependant Hégésippe demanda en quel lieu de l’île demeurait Philoclès. On 
lui dit qu’il demeurait assez loin de la ville, sur une montagne où une grotte 
lui servait de maison. Tout le monde lui parla avec admiration de cet 
étranger. “Depuis qu’il est dans cette île, lui disait-on, il n’a offensé personne: 
chacun est touché de sa patience, de son travail, de sa tranquillité; n’ayant 
rien, il paraît toujours content.” […] Hégésippe s’avance vers cette grotte, il 
la trouve vide et ouverte; car la pauvreté et la simplicité des mœurs de 
Philoclès faisaient qu’il n’avait, en sortant, aucun besoin de fermer sa porte. 
Une natte de jonc grossier lui servait de lit. Rarement il allumait du feu, parce 
qu’il ne mangeait rien de cuit: il se nourrissait, pendant l’été, de fruits 
nouvellement cueillis, et, en hiver, de dattes et de figues sèches. Une claire 
fontaine, qui faisait une nappe d’eau en tombant d’un rocher, le désalterait 
(Fénelon, 2013: 247-248)41. 

 

  La representación de Filocles constituye el imaginario de un letrado que se aísla, 

porque se opone a las “opiniones” de su tiempo –como escribe Rousseau en el prefacio del 

Primer Discurso–, y elige la renuncia y la distancia ya no de la política sino de los hombres 

mismos, de la sociedad en su conjunto, tal como fundamenta Rousseau su “reforma” personal. 

En Filocles la decepción política se vuelve una acusación contra la sociedad. Tales son los 

argumentos del letrado virtuoso al enviado del Rey, Hegésipo, que busca incorporarlo 

nuevamente como consejero:  

 

Voyez-vous, lui répondait Philoclès, cette grotte, plus propre à cacher des 
bêtes sauvages qu’à être habitée par des hommes? J’y ai goûté depuis tant 
d’années plus de douceur et de repos que dans les palais dorés de l’île de 
Crète. Les hommes ne me trompent plus, car je ne vois plus les hommes; je n’entends 
plus leurs discours flatteurs et empoisonnés; je n’ai plus besoin d’eux: mes 
mains, endurcies au travail, me donnent facilement la nourriture simple qui 
m’est nécessaire; il ne me faut, comme vous voyez, qu’une légère étoffe pour 
me couvrir. N’ayant plus de besoins, jouissant d’un calme profond et d’une douce liberté, 
dont la sagesse de mes livres m’apprend à faire un bon usage, qu’irais-je 

                                                        
41 [“Mientras tanto Hegésipo preguntó en qué lugar de la isla vivía Filocles y le dijeron que bastante lejos 

de la ciudad en una montaña en donde una cueva le servía de vivienda. Todo el mundo le habló con 

admiración de este extranjero. ‘Desde que estaba en aquella isla, le decían, no había ofendido a nadie, 

todos estaban conmovidos con su paciencia, su trabajo y su tranquilidad, y no poseyendo nada parecía 

siempre contento’. […] Hegésipo se adelantó hasta su gruta y encontrándola vacía y abierta, ya que la 

pobreza y la sencillez de las costumbres de Filocles motivaban que no tuviera, al salir, ninguna necesidad 

de cerrar la puerta. Una estera grosera de junco le servía de lecho. Raramente encendía fuego, puesto 

que no comía nada caliente, alimentándose durante el verano con frutos recién cogidos, y en invierno 

con dátiles e higos secos. Una fuente clara, que producía una capa de agua al caer de una roca, apagaba 

su sed”]. 



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

24 

 

 

 

encore chercher parmi les hommes, jaloux, trompeurs et inconstants? Non, 
non, mon cher Hégésippe, ne m’enviez point mon bonheur. Protésilas s’est 
trahi lui-même, voulant trahir le Roi et me perdre. Mais il ne m’a fait aucun 
mal; au contraire, il m’a fait le plus grand des biens, il m’a délivré du tumulte 
et de la servitude des affaires; je lui dois ma chère solitude et tous les plaisirs 
innocents que j’y goûte (Fénelon, 2013: 49)42. 

 

 Las palabras de Filocles configuran una posición radical del letrado que renuncia al 

trato con los hombres en sociedad, luego de haber rechazado el pedido real de reincorporación 

a la corte. Según su discurso, las mismas razones que lo llevaron a ello (el fracaso de su política 

virtuosa ante el Rey) vuelve su situación de exilio un estado de felicidad (ne m’enviez pas mon 

bonheur), por estar fuera de la comunidad de los hombres: en soledad no hay necesidades 

(besoins) que esclavizan, sino la “calma profunda” fuera del “tumulto” y la “servidumbre” de los 

asuntos sociales. Esa exterioridad elegida ha sido consecuencia del fracaso político, una 

imposición que se vuelve electiva por los efectos inesperados sobre el individuo: una libertad 

douce (una libertad apacible) que solo es posible hallar allí, en la isla de Samos. Rousseau no 

dejará de elaborar ese imaginario del letrado expulsado del ordre des choses en sus propios escritos 

y sobre sí mismo (véase Rousseau, 1956: 36)43. Y ello desde el Primer Discurso, como posición 

discursiva, hasta el texto póstumo –Les rêveries du promeneur solitaire– en que esa posición ya se ha 

vuelto narración del yo. 

 Por último, importa señalar que, con esa elaboración de la figura de un letrado exiliado, 

feliz fuera de la comunidad de los hombres, Fénelon plantea una separación radical del 

individuo y la sociedad política que, no obstante, con la continuación de la historia de Filocles, 

negará en el modo de una conciliación. En Fénelon esa conflictividad entre el individuo y la 

sociedad contiene no obstante la posibilidad de su reparación armoniosa. En el episodio de 

                                                        
42 Nuestros destacados. [“¿Ves esta gruta, más propia para ocultar bestias feroces que para ser habitada 

por los hombres?, le respondió Filocles. He gozado, después de tantos años, de más dulzura y reposo en 

ella que en los palacios de la isla de Creta. Los hombres ya no me engañan, pues no los veo más, no escucho sus 

discursos halagadores y envenenados, no tengo necesidad de ellos, y mis manos endurecidas por el 

trabajo me proporcionan fácilmente el alimento sencillo que necesito, no precisando, como ves, más 

que una ligera tela para cubrirme. No teniendo necesidades, gozando de una profunda calma y de una apacible 

libertad, de la que la prudencia de mis libros me enseña a hacer buen uso, ¿qué iría a buscar entre los 

hombres, celosos, engañosos e inconstantes? No, no, mi querido Hegésipo, no envidies mi felicidad. 

Protésilas se ha traicionado a sí mismo, queriendo traicionar al rey y perderme. Pero no me ha causado 

ningún daño; al contrario, me ha proporcionado el mayor de los bienes librándome del tumulto y la 

servidumbre de los deberes. Le debo mi querida soledad y todos los placeres inocentes de que 

disfruto”]. 
43  [“Excluido, sin saber cómo, del orden de las cosas”]. 



 

 

 

25 

 

 

 

Filocles, la reconvención del enviado del Rey, Hegésipo, por la philosophie sauvage del consejero, 

que prefiere la soledad de su felicidad a tout le reste du genre humain, concluye con la consulta de 

éste por su decisión a los dioses, con el consecuente regreso a sus funciones de letrado virtuoso 

del monarca ahora reformado, pero sin dejar de mantener su alejamiento físico de la ciudad 

(veáse Fénelon, 2013: 251-253). 

  En Fénelon, entonces, el individuo puede conservar su autonomía aislado de los 

hombres, pero aun así participar de la cosa pública para el bien político de la comunidad. Para 

el arzobispo de Cambrai hay un fundamento trascendente de lo político que incluye al 

individuo más solitario, que no lo expulsa precisamente porque siempre prevalece el interés 

público. En Rousseau, en cambio, hay una conflictividad irreductible entre el individuo y el 

ciudadano, y en él parece prevalecer, sobre todo en su última filosofía, el individuo aislado, que 

se excluye y parece “preferirse” al “resto del género humano”.  

 

Bibliografía 

Armogathe, J. R. (2001). Une ancienne querelle. En AAVV, La Querelle des Anciens et des Modernes XVII-

XVIII siècles. París: Folio/Gallimard. Ed. Anne-Marie Lecoq. 

Bernini, E. (2015). Introducción. En J.-J. Rousseau, Ensayo sobre el origen de las lenguas. Buenos Aires: 

Colihue Clásica. 

Boileau-Despréaux, N. (s/f). Lettre à Brosette. En F. Fénelon, Les aventures de Télémaque, fils d’Ulysse, 

suivies des Aventures d’Aristonoüs. París: Garnier. Ed. M. A. Legouez. 

Campbell, B. (1975). Montaigne and Rousseau’s First Discourse. The Western Political Quaterly, 28 (1), 7-

31. 

Decormeille, P. (1987-1988). Rousseau et la Querelle des Anciens et des Modernes. L’Enseignement 

philosophique, 38 (1), 70-84. 

DeJoan, J. (1997). Anciens against Moderns: Culture Wars and the Making of  a Fin de Siècle. Chicago: 

University of  Chicago.  

Delarruelle, L. (1912). Les sources principales de J.-J. Rousseau dans le Premier Discours à l’Académie 

de Dijon. Revue d’Histoire littéraire de la France, XIX, 245-271. 

Fénelon, F. (1897). Lettre sur les occupations de la Académie Française, suivi de Lettres de La Motte et de Fénelon sur 

Homère et sur les Anciens. París: C. Delagrave. Ed. M. E. Despois. 

Fénelon, F. (2013). Les Aventures de Télémaque. París: Gallimard/Folio.  Ed. Jacques Le Brun. 

Fumaroli, M. (2001). Les abeilles et les araignées. En AAVV, La Querelle des Anciens et des Modernes XVII-

XVIII siècles. París: Gallimard/Folio. Ed. Anne-Marie Lecoq. 

Guénard, F. (2004). Rousseau et le travail de la convenance. París: Honoré Champion. 

Keller, A. C. (1939). Plutarch and Rousseau’s First Discours. PMLA, 54 (1), 212-222. 



 
 
 
 
Bernini, E. (2020). El Primer Discurso y la Querella de los Antiguos y los Modernos. Rousseau lector de 
Fénelon.  
Siglo Dieciocho, I, 5-26. 
 
 

26 

 

 

 

Mendham, M. D. (2014). Rousseau’s Partial Reception of  Fénelon: From the Corruptions of  Luxury to 

the Contradictions of  Society. En Scmitt-Maaß, C., Stockhorst, S. y Ahn, D. (eds.), Fénelon in the 

Enlightenment. Traditions, Adaptations, and Variations (47-76). Amsterdan - New York: Rodopi. 

Munnich D. y Abensour M. (2012). L’Art de l’amitié: Rousseau et la servitude volontaire. París: Sens et Tonka. 

Norman, L. F. (2011). The Shock of  the Ancient. Literature and History in Early Modern France. Chicago ‒ 

Londres: The University of  Chicago Press. 

Perrault, C. (2001). Le Siècle de Louis Le Grand. En AAVV, La Querelle des Anciens et des Modernes XVII-

XVIII siècles. París: Gallimard/Folio. Ed. Anne-Marie Lecoq. 

Rousseau, J.-J. (1959a). Discours sur les sciences et les arts, Œuvres Complètes III. París: Gallimard/Pléiade.   

Rousseau, J.-J. (1959b). Discours sur l'origine et les fondements de l'négalité parmi les hommes, Œuvres Completes III. 

París: Gallimard/Pléiade. 

Rousseau, J.-J. (1995). Essai sur l’origine des langues, Œuvres Complètes V. París: Gallimard/Pléiade. 

Rousseau, J.-J. (1956). Les rêveries du promeneur solitaire, Œuvres Complètes I. París: Gallimard/Pléiade.  

Shklar, J. N. (1969). Men and citizens. A study of  Rousseau’s social theory. New York: Cambridge University 

Press.  

Starobinski, J. (1971). Jean-Jacques Rousseau: la transparence et l’obstacle. París: Gallimard. 

Touchefeu, Y. (1999). L’Antiquité et le christianisme dans la pensé de Jean-Jacques Rousseau. Oxford: Voltaire 

Foundation. 

Trousson, R. (2011). Rousseau. París: Gallimard/Folio.  

 

CV del autor  

Doctor en Letras por la Universidad de Buenos Aires. Profesor Adjunto de la asignatura 

Literatura del Siglo XIX de la Facultad de Filosofía y Letras de la UBA. Codirige el Proyecto 

Ubacyt "Dinero y literatura en el siglo XIX. Conceptos, representaciones, prácticas"  (2018-

2020). Publicó una edición crítica de Lo Rojo y lo Negro, de Stendhal (2009); una edición anotada 

y traducción del Ensayo sobre el origen de las lenguas, de Jean-Jacques Rousseau (2015), coeditó El 

siglo de la Revolución. Teatralidad, Secularización, Lenguaje nuevo (2019). Prepara una edición anotada 

de Ilusiones perdidas, de Honoré de Balzac. 



 EL TESTIMONIO Y LA DIMENSIÓN SOCIAL DE LA EXPERIENCIA EN 

LA FILOSOFÍA DE HUME 1* 

TESTIMONY AND THE SOCIAL DIMENSION OF EXPERIENCE IN 

HUME’S PHILOSOPHY 

Sofía Calvente 

Centro de investigaciones en Filosofía (CIeFi) – Instituto de Investigación en Humanidades y 
Ciencias Sociales (IdIHCs) –Universidad Nacional de La Plata 

vicentesofia@yahoo.com.ar 

Resumen 

Es frecuente encontrar entre las interpretaciones de la filosofía de Hume una concepción de la 
experiencia que la vincula estrictamente con las impresiones de sensación, acarreando así el 
problema del individualismo y el mentalismo. Sin embargo, el estudio que el rol del testimonio 
desempeña en su filosofía permite encontrar evidencia de que la experiencia, para Hume, no es 
patrimonio exclusivo e intransferible del individuo. Nos proponemos indagar acerca de las 
características y funciones del testimonio para proponer una definición alternativa de la 
experiencia humeana, que no la entiende como elementos mentales discretos, efímeros y 
privados, sino como un acervo que se construye en la interacción social y puede compartirse 
públicamente. Con ese fin, criticaremos la interpretación reduccionista del testimonio que 
propone J. C. A. Coady, que condiciona su aceptación a la confrontación con observaciones de 
primera mano. Luego, analizaremos cómo se integran el contacto directo con los objetos y los 
reportes de otras personas en el acervo de cada individuo, a partir de la noción de experiencia 
“ampliada” o “extendida.” Finalmente, indagaremos si la experiencia humeana se restringe al 
ámbito individual, o si existe también un proceso inherentemente social mediante el cual se 
construye y trasmite colectivamente. 
Palabras clave: Experiencia, Testimonio, Interpretación reduccionista, Interacción social. 

 

Abstract 
Among the interpretations of Hume’s philosophy, it is frequent to find a notion of experience 
that relates it strictly to impressions of sensation. This leads to the problem of individualism 
and mentalism. Nevertheless, the role that testimony plays within Hume’s philosophy allows 
for gathering evidence that shows that experience is not the exclusive property of the 
individual. My aim is to look into the main aspects and functions of testimony in order to set 
out an alternative definition of Humean experience that conceives it not as discrete, fleeting, 
and private mental contents, but as a stock or collection that is built within social interaction 
and can be shared publicly. In the first place, I will evaluate J. C. A. Coady’s reductionist 
interpretation of testimony, which restricts its acceptance to its facing to first-hand 
observations. Secondly, I will analyze the way in which direct contact with objects and other 
people’s reports are settled in a single person’s stock, by means of the notion of “enlarged” 
experience. Lastly, I will investigate if Humean experience is restricted to the individual realm 
or if there is an inherently social process through which it is built and transmitted collectively. 

Keywords: Experience, Testimony, Reductionist interpretation, Social interaction. 

 

                                                        
1* Recibido el 06/06/2019. Aprobado el 01/11/2019. Publicado el 01/07/2020. 



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

28 

 

 

 

I. Introducción   

Es innegable que la noción de experiencia resulta clave para comprender la filosofía de Hume. 

Sin embargo, al momento de precisar qué es lo que el filósofo entiende por esa noción clave, 

no encontramos trabajos que aborden la cuestión directamente ni en profundidad, sino que 

suele vinculársela con un tipo particular de percepciones, las impresiones de sensación2. Esta 

interpretación de la experiencia, que podemos denominar “restringida” acarrea una serie de 

dificultades, de entre las que se destaca el hecho de que se le atribuya un carácter 

inherentemente privado3. Esto se debe a que, en tanto las percepciones son contenidos de 

naturaleza mental, resultan accesibles únicamente al dueño de esa conciencia, lo que pone en 

tela de juicio la posibilidad de comunicarlas y someterlas a verificación4.  

La interpretación restringida no resulta satisfactoria para dar cuenta de muchos aspectos 

de la filosofía de Hume, de entre los que se destaca la relevancia que le confiere al testimonio 

como fuente de incorporación y justificación de muchas de nuestras creencias (EHU 10.5)  5. 

Más aún, Hume afirma que es posible “ampliar” o “extender” la experiencia propia por medio 

de la incorporación del testimonio ajeno (EHU 9.5 n20), lo que implica que pone en pie de 

igualdad la percepción directa de los objetos de conocimiento y el acceso a ellos a través de los 

reportes de otros seres humanos. El estudio de las características y funciones que adquiere el 

testimonio en la filosofía de Hume nos permitirá proponer una definición alternativa de la 

experiencia que no la entiende ya como elementos mentales discretos, efímeros y privados, sino 

como un acervo que se construye en la interacción social y puede compartirse públicamente. 

Para cumplir este propósito, en primer lugar revisaremos y formularemos críticas a la 

concepción reduccionista del testimonio, propuesta inicialmente por J. C. A. Coady. 

                                                        
2 Véase Kemp Smith (2005: 150-109), Stroud (1977: 8), Flew (1985), Everson (1988), Rodríguez Valls 

(1991: 50), Garrett (1997: 33-34), Dicker (1998: 5), Mounce (1999: 24, 45), Carlin (2009: 159), y Owen 

(1999: 67, 71-72). 
3 Entre ellos podemos mencionar a Flew (1985) y Everson, (1988). Para una crítica al carácter privado 

de las percepciones, véase Morris (2009).  
4 Quien plantea este problema es Noxon (1973: 81). Otro problema que engendra esta concepción 

restringida de la experiencia es  la vinculación entre la interioridad y la exterioridad de la mente, debido a 

que varios autores indican explícita o tácitamente que existe una experiencia externa, compuesta de 

“hechos brutos” que ocurren con cierta regularidad  y causan una experiencia interna o mental, aunque 

no de manera directa o unilineal. Véase Stroud (1977: 246), Noxon (1973: 81), Dicker (1998: 6) y 

Garrett (1997: 14). 
5 Las obras de Hume serán citadas usando las abreviaturas habituales y siguiendo la paginación de las 

ediciones más frecuentemente utilizadas por los especialistas. El modo de citación de cada obra se 

indicará en el apartado correspondiente a las referencias bibliográficas. La paginación que aparece entre 

corchetes corresponde a las traducciones al español.  



 

 

 

29 

 

 

 

Mostraremos que es posible revertir esta perspectiva, que condiciona la aceptación del 

testimonio a su confrontación con observaciones de primera mano, lo que conduce a una 

concepción restringida de la experiencia. Esto nos conducirá, en segundo lugar, a analizar cómo 

se integran el contacto directo con los objetos y los reportes de otras personas en el acervo de 

cada individuo, a partir de la noción de experiencia “ampliada” o “extendida.” Finalmente, 

indagaremos si la experiencia humeana se restringe al ámbito individual, aunque implique la 

incorporación de aportes de terceros, o si existe también un proceso inherentemente social 

mediante el cual se construye y transmite colectivamente.  

II. La visión reduccionista del testimonio 

A pesar de la centralidad que Hume le confiere al testimonio, una de las interpretaciones más 

influyentes respecto de su postura acerca de la cuestión es la que se conoce como 

“reduccionismo.” Según esta postura, Hume exige que para confiar en el testimonio ajeno 

debemos contar con evidencia empírica de primera mano, es decir, libre de testimonio, para 

constatar que aquello que otros nos relatan es efectivamente así. Por lo tanto, una creencia 

basada en el testimonio sólo puede justificarse si puede derivarse de y ser reductible a fuentes 

más “básicas,” tales como la percepción sensible, la memoria o la inferencia causal. Desde esta 

perspectiva, la credibilidad del testimonio ajeno dependería de la experiencia individual directa y 

se reduciría en última instancia a ella. Por lo tanto, supone una interpretación restringida del 

testimonio, pero por extensión, también de la experiencia que supuestamente debe validar ese 

testimonio, a la que se entiende únicamente en términos de impresiones sensibles o recuerdos 

“vivaces” vinculados con la observación directa de los hechos en cuestión. Frente a esta 

postura reduccionista ha ido reaccionando una cantidad cada vez mayor de autores6, los que 

ofrecen lecturas más adecuadas no sólo del testimonio, sino también de la experiencia, a la que 

caracterizan como inherentemente conformada tanto por observaciones de primera mano 

como por testimonios ajenos. Veamos a grandes rasgos en qué consiste el reduccionismo y 

cómo es posible objetarlo con argumentos del propio Hume.  

Quien postula inicialmente la interpretación reduccionista es J. C. A. Coady7. Coady 

formula tres críticas a la postura que le atribuye a Hume, y concluye en función de ellas que su 

pretendido reduccionismo es inviable. Para la interpretación de lo que Hume entiende por 
                                                        
6 Entre otros, podemos mencionar a Traiger (1993), Hribek (1996), Faulkner (1998), Welbourne (2002), 

Pitson (2003), Gelfert (2010), Wilson (2010), y Shieber (2015: 65-67). 
7 Coady plantea su postura en (1973) y luego en (1992). Cabe destacar, sin embargo, que Norton (1965) 

hace una crítica similar a la noción humeana de testimonio, aunque sin denominarla “reduccionista.” 

Wertz (1982), a su vez, hace una aguda crítica a esta perspectiva, a la que volveremos luego.  



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

30 

 

 

 

testimonio, Coady se basa en el ensayo “De los milagros,” incluido como sección 10 de la 

primera Investigación. Puntualmente, comienza su argumentación a partir del siguiente pasaje: 

 

Quizá uno pueda negar que esta clase de razonamiento esté fundado en la 
relación causa-efecto. No discutiré sobre [una] palabra. Bastará con apuntar 
que nuestra seguridad, en cualquier argumento de esta clase, no deriva de 
ningún otro principio que la observación de la veracidad del testimonio 
humano y de la habitual conformidad de los hechos con los informes 
[reports] de los testigos. Siendo un principio general que ningún objeto tiene 
una conexión con otro que pueda descubrirse, y que todas las inferencias que 
podemos sacar del uno al otro están meramente fundadas en nuestra 
experiencia de regularidad y constancia de su conjunción, es evidente que no 
debemos hacer una excepción de este principio [a favor] del testimonio 
humano, cuya conexión con otro suceso cualquiera parece en sí misma tan 
poco necesaria como cualquier otra conexión (EHU 10.6 [135-136]). 

 

Coady considera que, en esta cita, Hume está reduciendo el testimonio a una forma de 

inferencia inductiva y, a su vez, reduce ésta a una especie de observación o experiencia. Es decir 

que la justificación de las creencias que provienen de testimonios dependen de un tipo de 

evidencia más fundamental como la que ofrece la observación y experiencia de primera mano. 

La aceptación del testimonio como válido depende en última instancia de nuestra experiencia 

de la conjunción constante entre la clase de reporte que se ofrece y la clase de hecho que éste 

relata.  

Por otra parte, Coady (1992: 80) afirma que Hume usa de manera ambigua la expresión 

“nuestra experiencia”, dado que puede entenderse como “observación individual”, o bien 

como “experiencia común”. Sin embargo, sostiene que ambas opciones resultan problemáticas 

a la hora de pensar en la justificación del testimonio. Si proponemos que Hume alude a la 

experiencia colectiva caemos en un argumento circular, porque justamente la aceptación de las 

observaciones y experiencias de otros requiere que aceptemos su testimonio, y eso es lo que se 

está tratando de establecer. Por lo tanto, no parece haber otra opción más que interpretar la 

expresión en términos de experiencia individual. Sin embargo, esto también ocasiona serias 

dificultades. En primer lugar, porque sería totalmente inviable pensar que cada uno de nosotros 

deba haber observado directamente aquello que aceptamos a partir del testimonio. A modo de 

ejemplo, Coady (1992: 82-3) señala que creemos que la sangre circula, que hay un océano entre 

los continentes americano, europeo y africano, o que las luces que vemos por la noche son 

cuerpos celestes inmensamente distantes de nosotros, sin haberlo corroborado personalmente. 

Es obvio que nadie pudo haber observado directamente todos estos hechos y que los 



 

 

 

31 

 

 

 

aceptamos porque otros lo observaron por nosotros. En segundo lugar, Hume sostiene que la 

credibilidad de un testimonio se basa en “la conjunción entre cualquier clase de [reporte] 

[report] y cualquier clase de objeto” (EHU 10.6 [136]). Coady considera que por “clase de 

reporte”, Hume puede aludir ya sea a la clase de hablante que da el reporte o a la clase de 

contenido que transmite. Ambas opciones resultan igualmente problemáticas. Si nos inclinamos 

por la clase de hablante, debemos guiarnos por su autoridad o su carácter de experto. Pero para 

establecer el carácter de experto de una persona, debemos basarnos en el testimonio que otros 

dan al respecto8, lo que nos conduce nuevamente a la circularidad, o bien, en la observación 

directa de los hechos que describe, lo que vuelve prescindible su testimonio. Si nos inclinamos 

por la clase de contenido que se relata, deberíamos establecer algún criterio que nos permita 

distinguir tipos de reportes válidos e inválidos, cosa que Hume no hace. 

Finalmente, a partir de que “la razón por la que damos algún crédito a testigos e 

historiadores no se deriva de una conexión que percibimos a priori entre testimonio y realidad, 

sino porque solemos encontrar conformidad entre ellos” (EHU 10.8 [137], las cursivas son del 

autor), Coady (1992: 85-90) considera que Hume presupone implícitamente la posibilidad de 

que no exista correlación alguna entre testimonio y realidad. Por lo tanto, para aceptar un 

discurso como testimonio debemos partir de la condición de que debe corresponderse con los 

hechos. Esto no es algo que aprendamos mediante la experiencia, sino que, contrariamente a lo 

que Hume afirma, se establece a priori. Lo contrario requeriría que comparáramos cada reporte 

con observaciones de primera mano acerca de los hechos que relata, lo que es imposible. 

Mediante estas tres objeciones, Coady pretende reducir al absurdo la postura 

reduccionista que le atribuye a Hume para mostrar que resulta inviable. Sin embargo, 

mostraremos que las críticas se originan en una interpretación descontextualizada y sesgada de 

lo que Hume sostiene no sólo en “De los milagros,” sino en otros pasajes de su obra. En líneas 

generales, tal como sostienen Michael Welbourne (2002: 417) y Axel Gelfert (2010: 67), la 

lectura de Coady surge de extender las críticas que Hume formula a los testimonios acerca de 

milagros a lo que sostiene del testimonio en general, es decir que solapa aquello que Hume 

afirma de ciertos casos particulares problemáticos con su concepción general del testimonio.  

 

                                                        
8 Suponemos que Coady no incluye que nosotros mismos podamos acreditar el carácter de experto de 

quien brinda el testimonio, lo que sería perfectamente plausible, porque eso nos remitiría una vez más a 

que, para dar cuenta de su pericia, necesariamente debemos contar con experiencia de primera mano. 



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

32 

 

 

 

III. La visión no reduccionista del testimonio 

Veamos entonces de qué manera es posible rebatir la lectura reduccionista a partir de lo que el 

propio Hume tiene para decir. En primer lugar, dada la centralidad que le confiere al 

testimonio, sería extraño que luego redujera su valor epistémico haciéndolo subsidiario de la 

inferencia inductiva, la que a su vez dependería únicamente de la experiencia y de la 

observación individuales. Para Hume la centralidad del testimonio es tal, que el primer ejemplo 

que ofrece en el Tratado acerca del origen de nuestras creencias es justamente el de una 

creencia basada en un testimonio histórico, como es la de que César fue asesinado en el Senado 

durante los idus de marzo. Hume afirma que creemos en este hecho a partir de que ha sido 

establecido “por el testimonio unánime de los historiadores, que convienen en asignar ese 

determinado tiempo y lugar a dicho suceso” (T 1.3.4, SB 83 [188]). Hasta aquí, parecería ser 

que nuestra creencia –contra la lectura reduccionista- se originaría a partir de la convergencia de 

los reportes de los historiadores. No obstante, Hume continúa:  

 

En este caso, están presentes a nuestra memoria, o a nuestros sentidos, ciertos 
caracteres y letras, y recordamos también que estos caracteres han sido 
empleados como signos de ciertas ideas. Estas ideas estaban o en las mentes de 
quienes se hallaban inmediatamente presentes en esa acción y recibieron 
directamente las ideas de su existencia, o han sido derivadas del testimonio de 
otras personas (…) Es obvio que toda esta cadena de argumentos o conexión de 
causas y efectos, está basada en principio sobre caracteres o letras vistos y 
recordados, y que sin la autoridad de la memoria o los sentidos todo nuestro 
razonamiento sería quimérico e infundado, pues en este caso cada eslabón de la 
cadena pendería de otro, pero no habría cosa alguna fijada al extremo, capaz de 
sostener el todo; y entonces no existiría creencia ni evidencia (T 1.3.4, SB 83 
[188-189]; vd. EHU 5.7).  
 

A primera vista, podría pensarse que esta cita está avalando la interpretación 

reduccionista del testimonio. Sin embargo, no es así por varias razones. En primer lugar, aquí 

Hume está hablando acerca de la causa de una creencia testimonial, mientras que el 

reduccionismo se refiere a aquello que la justifica9. Si tenemos en cuenta esta diferencia, Hume 

apunta a señalar en este pasaje que la creencia testimonial se origina de la misma manera que 

cualquier otra creencia causal y tiene, al igual que ésta, la estructura de una inferencia inductiva, 

pero no necesariamente afirma lo mismo respecto de su justificación. En segundo lugar, el 

                                                        
9 Esta diferencia ha sido sagazmente indicada por Traiger (1993: 139-140) y (2010: 45) y se opone a la 

interpretación de Anscombe (1973), quien sostiene que este pasaje alude a la justificación de las 

creencias testimoniales.  



 

 

 

33 

 

 

 

argumento se refiere al rol que desempeñan las impresiones y la memoria vivaz en el marco de 

las inferencias causales, vinculado con aquello que nos permite distinguir un razonamiento 

acerca de una cuestión de hecho y existencia de un argumento hipotético o incluso de una 

ficción de la imaginación. Es decir que no pone en cuestión ni la veracidad de los testigos, cuyo 

testimonio es “unánime,” ni la ocurrencia del hecho relatado en determinado tiempo y lugar, lo 

que está avalado por el consenso existente entre los historiadores, sino que alude a nuestra 

creencia en ese hecho. Si bien el razonamiento causal es el único que nos permite ir más allá de 

lo que está presente a la percepción sensible o a la memoria vivaz, necesariamente debe 

anclarse en ellas como punto de partida de la creencia resultante, ya que, de lo contrario, 

podríamos albergar dudas respecto de si la creencia es en realidad una suposición o una 

fantasía. Lo mismo vale para una creencia testimonial –necesariamente basada en una inferencia 

inductiva- que para una creencia originada en una inferencia inductiva no testimonial: en ambos 

casos debe iniciarse a partir de una impresión o un recuerdo vivaz. Por ese motivo, aquí no está 

en duda la validez del testimonio como tal, es decir, del contenido de la creencia, que, como 

Hume mismo afirma desde un principio, ha sido bien establecido, sino nuestro contacto con el 

hecho en cuestión, que forma la base de la inferencia causal, y la consecuente creencia que se 

origina a partir de él. Debe haber una vía de acceso a ese hecho alejado de nuestro tiempo y 

lugar, y esa vía es la lectura de los libros de historia donde éste se relata. La creencia se origina 

en la cadena causal que une los caracteres impresos en los libros con las ideas en las mentes de 

quienes presenciaron el hecho o lo escucharon de quienes lo presenciaron. Esta conexión entre 

los caracteres y los testimonios que nos remiten al hecho nos permiten diferenciar un libro de 

historia de un libro de ficción, tal como Hume lo afirma más adelante en el Tratado:  

 

Cuando vemos ciertos caracteres y figuras descritos sobre el papel deducimos 
que la persona que los ha producido debía querer afirmar tales hechos: la muerte 
de César, el triunfo de Augusto o la crueldad de Nerón: y recordando muchos 
otros testimonios coincidentes, sacamos en conclusión que aquellos hechos 
existieron realmente, y que tan gran número de hombres, a los que no guiaba 
interés alguno en ello, no podrían conspirar para engañarnos, especialmente 
porque si lo hubieran intentado habrían tenido que exponerse a la burla de sus 
contemporáneos, en una época en que aquellos hechos estaban confirmados por 
ser recientes y universalmente conocidos (T 2.3.1, SB 404-405 [604]). Las 
cursivas son del autor. 
 

Aquí notamos que Hume, justamente, busca destacar que uno de los rasgos principales 

que distingue un testimonio de otros actos de habla o fragmentos de discurso es su pretensión 

de transmitir información, es decir que su objetivo es reportar cuestiones de hecho y existencia, 

antes que relatar ficciones (Welbourne, 2002: 415;  Pitson, 2003 y Gelfert, 2010: 72). Por otra 

parte, en la misma cita, Hume añade otros elementos que le confieren credibilidad a un 



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

34 

 

 

 

testimonio puntual y constituyen evidencia que nos lleva a creer en él: respecto del contenido, 

la concurrencia con otros testimonios, que lo ocurrido fue de público conocimiento y cercano 

en el tiempo; y respecto de los testigos, el escarnio social que hubiera significado forjar un falso 

testimonio. Por lo tanto, podemos notar que los factores que hacen creíble un testimonio no 

pasan por la observación directa de lo sucedido, sino que se construyen a partir de la 

intersubjetividad. Tenemos entonces un primer argumento para mostrar que Hume no 

pretende reducir la creencia testimonial a una inferencia causal y ésta a percepciones sensibles y 

recuerdos vivaces, sino que se limita a señalar que el origen de toda creencia causal –ya sea 

testimonial o no- se basa en una inferencia inductiva que requiere de impresiones y recuerdos 

como punto de partida. Esto obedece más bien a la necesidad de distinguir hechos de ficciones 

que a la pretendida reducción del testimonio a la observación directa individual.  

Como acabamos de señalar, el testimonio, en cuanto acto discursivo, consiste en la 

práctica de asociar palabras con hechos, es un uso del lenguaje particular que pasa por la 

comunicación de información, y que se diferencia de otros tales como ordenar, sugerir, dar a 

entender, narrar una ficción, etc. Aprendemos a distinguir este uso del lenguaje de los restantes 

a partir de la práctica, lo que genera el hábito de creer que, en el marco del discurso testimonial, 

se usan palabras para reportar cuestiones de hecho y para decir cómo son éstas. Por ese 

motivo, una vez que hemos aprendido a reconocer el testimonio de entre otros actos de habla, 

nuestra actitud por defecto es dar por sentada la veracidad de quienes lo ofrecen (Welbourne, 

2002: 415-416). La respuesta esperable frente a él es que el oyente acepte y crea lo que se le 

dice. Hume así lo señala en el pasaje que acabamos de citar, cuando indica que la persona que 

produjo el testimonio acerca de la muerte de César, el triunfo de Augusto o la crueldad de 

Nerón “debía querer afirmar tales hechos” (T 2.3.1, SB 405 [604]).  

Ahora bien, sostener que la aceptación es la respuesta que se espera por defecto frente a 

un testimonio no es lo mismo que decir que en todos los casos debemos aceptarlo. En algunas 

ocasiones particulares surgen razones que nos llevan a suspender esa actitud habitual, que opera 

en nosotros pre reflexivamente. Justamente, el caso del que se ocupa Coady, que tiene que ver 

en la credibilidad de los testimonios acerca de los milagros10, es una de esas ocasiones donde 

debemos hacerlo, porque se trata de relatos cuyo contenido contradice la infinidad de 

                                                        
10 Recordamos que Hume define a un milagro como “la violación de [una] ley [natural] [a law of nature] por 

una volición particular de la deidad o por la interposición de un agente invisible” (EHU 10.12n [140]) Las cursivas 

son del autor. 



 

 

 

35 

 

 

 

testimonios concordantes que dan sustento a las leyes naturales (EHU 10.8)11. Un milagro 

constituye algo único o extraordinario, en tanto lo inusual de un hecho se define a partir de su 

falta de conformidad con la experiencia pasada12. Esto hace que en términos de conocimiento 

empírico, un testimonio acerca de un milagro cuente con un alto grado de improbabilidad, ya 

que tiene frente a sí una experiencia “firme e inalterable” que alcanza el estatus de prueba13, en 

base a la cual afirmamos la regularidad del curso natural (EHU 10.12 [139]). Por lo tanto, antes 

que una oposición entre testimonios y experiencia de primera mano, lo que está en juego es una 

confrontación entre testimonios opuestos: el de los supuestos testigos de hechos milagrosos 

contra el de los que contribuyen a establecer nuestra creencia en las leyes naturales.  

En definitiva, sólo en aquellos casos donde se presenta un conflicto en la evidencia, 

surge la necesidad de adoptar una actitud reflexiva que nos lleva a evaluar el testimonio a la luz 

de la experiencia, revisando cada caso para determinar su grado de uniformidad y semejanza, y 

adherir a aquel lado que cuente con más casos a su favor. Pero esa experiencia no 

necesariamente es individual, sino que abarca la experiencia colectiva de cientos de miles de 

personas de distintos tiempos y lugares. A lo sumo, la decisión puede ser individual ya que cada 

uno puede evaluar por sí mismo, a la luz de la evidencia disponible, qué sería lo más probable. 

Pero eso no implica que la decisión se tome a partir de observaciones individuales, sino de una 

experiencia personal que incorpora las experiencias de otros, justamente, mediante la 

aceptación de su testimonio (Pitson, 2006: 9). Lo mismo puede decirse de las restantes 

creencias relativas a cuestiones de hecho: aunque no involucren directamente el asunto de la 

credibilidad de un testimonio puntual, en tanto implican la aceptación de la regularidad de la 

naturaleza, suponen indirectamente la aceptación de cientos de testimonios que ayudaron a 

establecer esas leyes. 

En “De los milagros”, a Hume le interesa dejar en claro que la credibilidad de un 

testimonio se basa en los mismos principios que la credibilidad en las demás cuestiones de 

hecho. No existe una conexión a priori entre testimonios y hechos, sino que ésta es un vínculo 

tan poco necesario como cualquier otro, porque se trata de una regularidad empírica más. ¿Por 

qué Hume busca dejar en claro la naturaleza de esta conexión? Porque solemos precipitarnos 

“al efectuar nuestras inferencias a partir de[l] testimonio” a raíz de que sobreestimamos la 

conexión que existe entre las palabras que escuchamos de los demás y las ideas de su mente, 

como así también la conexión entre esas ideas y los hechos que supuestamente representan (T 

                                                        
11 Garrett (1997: 151) señala que lo que ha permitido establecer y creer en las leyes naturales no es la 

experiencia de una sola persona, sino de muchas y a lo largo de un considerable período de tiempo.  
12 Hume sostiene: “Que algo sea o no frecuente dependerá del número de ejemplos que hayamos 
observado” (T 3.1.2, SB 474 [696]). 
13 Nos referimos aquí a “prueba” en el sentido que Hume le confiere como evidencia “infalible” que 
carece de contraejemplos y por lo tanto no da lugar a dudas (EHU 10.4 [135]; véase también T 1.3.11, 
SB 124; EHU 6 n10). 



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

36 

 

 

 

1.3.9, SB 113 [227]). En esto consiste el fenómeno de la “credulidad”, que nos lleva a adoptar 

creencias que no en todos los casos cuentan con un adecuado fundamento en la experiencia, 

sino que se originan en fuentes tales como la elocuencia de los charlatanes, la inculcación o la 

superstición. Lo que Hume quiere resaltar es que el testimonio es un efecto causal como 

cualquier otro; el sólo hecho de que sea producto de lo que alguien piensa no le da un estatus 

especial que lo lleve a estar necesariamente ligado con un hecho, sino que se trata de una 

conexión empírica más, la que, por lo tanto, admite distintos grados de probabilidad (Traiger, 

1994: 250-252). En este sentido, Hume se pregunta: “¿Es justo sacar la conclusión de que, sólo 

porque algún testimonio humano tiene la máxima fuerza de autoridad en algunos casos (…) 

por eso, toda clase de testimonio ha de tener igual fuerza y autoridad?” (EHU 10.28 [152]). 

Cuando tenemos una actitud crédula, tomamos acríticamente las palabras de los demás como si 

fueran la verdad. Por eso, frente a un testimonio que resulta dudoso, debemos suspender 

nuestra credulidad para adoptar una actitud reflexiva. Ésta no consiste en reducir el testimonio 

a observaciones directas, sino en determinar su veracidad mediante ciertos criterios y 

procedimientos. Esos criterios se refieren tanto a las características de los testigos y el modo en 

que ofrecen su reporte –honestidad, desinterés, sinceridad, nivel de educación y pericia, entre 

otros (véase EHU 10.7-29)-, como al contenido del testimonio, para determinar si lo que se 

relata se condice o no con el funcionamiento regular de la naturaleza, o se trata de un evento 

extraordinario o maravilloso (Coleman, 2001: 207-208).  

Por otra parte, si los testimonios son equivalentes a aquello que se ha constatado a 

partir de la observación directa, es posible tratarlos de la misma manera, en tanto lo que se 

confronta cuando aparecen contraejemplos son casos a favor y en contra: en ningún momento 

Hume señala que la observación directa tenga un carácter más originario ni más fundamental en 

este procedimiento evaluativo, ni que por lo tanto sea necesario “reducir” el testimonio a ella. 

Así lo explica: 

 

Cuando el hecho que se atestigua rara vez ha sido observado por nosotros, 
entonces se entabla una lucha entre dos experiencias [experiences] opuestas, una 
de las cuales anula a la otra en toda su fuerza y sólo puede operar en la mente 
con la fuerza sobrante. El mismo principio de la experiencia, que nos da cierta 
seguridad en el testimonio de los testigos, en este caso también nos da otro 
grado de seguridad en contra del hecho que ellos intentan establecer (EHU 10.8 
[137]; véase EHU 10.6). 
 

Vemos entonces que un testimonio cuenta como un caso que “entabla una lucha” con 

un conjunto de casos que establecen la ocurrencia regular de un hecho. Ese conjunto de casos 



 

 

 

37 

 

 

 

no está conformado por lo que un individuo aislado ha observado, sino por lo que muchas 

personas a lo largo del tiempo han observado y transmitido a otros. De la misma manera, el 

testimonio que constituye un contraejemplo es el reporte de un hecho que supuestamente 

ocurrió, pero lo que nos lleva a dudar respecto de él es su carácter infrecuente, o bien el modo 

en que ese testimonio fue trasmitido, o el carácter de quien lo reporta. Podemos notar que 

Hume alude con la noción de “experiencia” tanto a aquello que ha sido observado 

directamente como a lo que se atestigua, y los pone en pie de igualdad. Por lo tanto, el contacto 

directo con los objetos o acciones no es únicamente lo que conforma la experiencia, sino que 

ésta también puede incorporar aquellos eventos o fenómenos que nos llegan por medio del 

testimonio de otros14. En este sentido podemos comprender la siguiente afirmación de Hume, 

que ratifica el tratamiento equivalente de testimonios y hechos establecidos mediante leyes 

naturales: 

 

Sólo la experiencia confiere autoridad al testimonio humano y es la misma 
experiencia la que nos asegura de las leyes de la naturaleza. Cuando, por tanto, 
estas dos clases de experiencia son contrarias, no tenemos otra cosa que hacer 
que sustraer la una de la otra y adoptar una opinión de un lado o de otro con la 
seguridad que ofrece el resto (EHU 10.35 [154]).  
 

Para sintetizar, es posible responder a las objeciones de Coady si partimos de una 

concepción de la experiencia como inherentemente no restringida y también si distinguimos la 

actitud que Hume mantiene hacia el testimonio en general, de aquello que tiene para decir de 

ciertos casos particulares que resultan problemáticos. En primer lugar, como hemos visto, 

resulta indispensable deslindar aquellos contextos en los que Hume habla del origen de las 

creencias causales -dentro de las cuales pueden ubicarse las testimoniales-, donde juega un rol 

importante la inferencia inductiva a partir de una impresión de sensación o recuerdo vivaz, de 

los momentos en los que trata acerca de la justificación de las creencias, donde propone una 

evaluación que implica revisar y comparar los casos a favor y en contra de un determinado 

hecho en cuestión. Coady tiende a fusionar ambos y por eso sostiene que la inferencia desde o 

hacia una impresión de sensación resulta fundamental para validar una creencia testimonial.  

En segundo lugar, en la aceptación de un testimonio debemos distinguir la actitud 

crédula de la reflexiva. La credulidad es la actitud que por defecto asumimos, pero hay 

ocasiones en las que esa actitud debe suspenderse. En este caso, el factor decisivo no consiste, 

como pretende Coady, en constatar la constancia de la conjunción de cierto tipo testimonio 

                                                        
14 Destacamos la perspectiva de Traiger (1994: 252), quien afirma que “en la perspectiva de Hume, el 
testimonio es sólo un tipo de experiencia, de la misma clase que la evidencia de nuestros sentidos.” La 
traducción es nuestra. 



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

38 

 

 

 

con cierto tipo de hecho mediante la experiencia individual. Por un lado, como hemos dejado 

lo suficientemente claro ya, la experiencia que avala dicha conjunción no debe entenderse en 

términos de observación directa o de primera mano, sino como el conjunto de casos similares 

observados por distintas personas en distintos momentos y lugares, que han sido transmitidos a 

otras a lo largo del tiempo. Por otro lado, en la aceptación del testimonio están involucrados 

también factores vinculados con las características de los testigos, que se apoyan en un 

conocimiento de la naturaleza humana, conocimiento que también surge de la experiencia 

colectiva. Esto es lo que nos permite determinar cuáles testimonios son confiables o están 

autorizados, sin que cada uno de nosotros sea necesariamente un experto en el tema.  

En tercer lugar, hemos destacado que Hume trata al testimonio como una regularidad 

empírica más, por lo tanto, es esperable que considere la posibilidad de que no haya correlación 

entre un testimonio y un hecho. Lo que funda dicha correlación es, al igual que en el caso de 

cualquier cuestión de hecho, la experiencia. Si Coady considera que esto es una suerte de 

amenaza que atenta contra el carácter del testimonio, lo mismo debería decir respecto de la 

inferencia causal a la que supuestamente se reduce. Sin embargo, como hemos indicado más 

arriba, lo que Hume sostiene es que nuestra actitud por defecto es la credulidad, es decir, la 

aceptación de todo aquello que se nos dice en carácter de testimonio, independientemente de si 

eso se condice con los hechos o no. Los casos problemáticos nos llevan a desarrollar una 

actitud reflexiva que nos permite revisar nuestra actitud crédula.  

Resta ocuparnos del cargo de circularidad, que es tal vez el mayor escollo a superar en la 

interpretación que estamos proponiendo. Por un lado, a la luz del carácter eminentemente 

social que Hume le atribuye a la naturaleza humana (véase T 2.2.5, SB 363-365; 3.2.2, SB 493; 

EPM 4.18), la sociabilidad parece ser una condición necesaria para que se desarrolle la práctica 

de aceptar el testimonio como verdadero. La sociedad es el ámbito “natural” del hombre, y el 

intercambio de opiniones, sentimientos y experiencia es parte constitutiva de ese ámbito (véase 

T 2.2.4, SB 352-353; 2.2.9, SB 389; ESY – NC, 202). El intercambio no podría existir si 

desconfiáramos sistemáticamente de lo que los demás nos comunican. Por otro lado, si 

tenemos en cuenta la diferencia entre lo que Hume sostiene del testimonio en general y ciertos 

casos dudosos, no resulta circular evaluar el testimonio particular de una persona por medio de 

conocimientos que adquirimos gracias al testimonio bien establecido de otras personas. Del 

mismo modo en que uno puede usar evidencia sensible bien establecida para corroborar una 

observación directa particular que resulta problemática, puede emplear el testimonio bien 

establecido para evaluar un enunciado testimonial puntual (Traiger, 1993: 145). Finalmente, si 

decimos que los testimonios deben tratarse al igual que las restantes cuestiones de hecho, del 



 

 

 

39 

 

 

 

mismo modo que un conjunto de casos lleva a establecer y justificar un principio general en ese 

ámbito, un nuevo caso particular puede establecerse y apoyarse a partir de ese principio: no hay 

circularidad alguna en tal procedimiento. Las regularidades acerca del testimonio pueden 

contarse entre los casos que permiten establecer y justificar dichos principios, por lo tanto, es 

posible emplear esos mismos principios para determinar a su vez la validez de un nuevo caso 

de creencia testimonial que presente dudas, sin que eso implique caer en la circularidad15.  

IV. La experiencia ampliada o extendida 

Hasta el momento hemos visto que los testimonios pueden incorporarse como parte de la 

propia experiencia con el mismo valor epistémico que aquellos casos originados en la 

observación directa, pero aún resta explicar la génesis de ese proceso. ¿De qué manera se 

produce la integración entre lo directamente observado y lo que se acepta por vía del 

testimonio en el sistema de creencias de un sujeto? Hume ofrece un ejemplo cuando sostiene 

que éste último está conformado por dos niveles de “realidades”: el de las impresiones y los 

recuerdos vivaces, por un lado, y por otro, el de ideas de objetos que no necesariamente han 

sido observados de manera directa, como por ejemplo la idea de Roma, “ciudad que ni veo ni 

recuerdo, pero que está unida a impresiones que recuerdo haber recibido en la conversación y 

en los libros de viajeros e historiadores” (T 1.3.9, SB 108 [222]). Es decir que podemos acceder 

a la idea de un lugar que no hayamos observado directamente por vía del testimonio de quienes 

estuvieron allí –los viajeros- o investigaron al respecto –los historiadores-. A su vez, esta idea, al 

igual que “cualquier otra”, obtiene el estatus de creencia “por su fuerza y [orden establecido] 

[settled order], debidos a la costumbre y la relación de causa y efecto” (T 1.3.9, SB 108 [222]).  

En definitiva, lo que le confiere el carácter de creencia a una idea no es necesariamente la 

observación directa sino su vivacidad, pero también su coherencia con el sistema de creencias 

que ya poseemos. Esto último es lo que le da validez tanto a una observación directa como a un 

testimonio, y lo que las distingue de las ficciones que son mero producto de la imaginación. Por 

supuesto que ese sistema establecido y coherente de creencias está previamente conformado 

tanto por observaciones de primera mano como por creencias testimoniales, con las cuales la 

nueva creencia debe ser consistente.  

                                                        
15 Wilson (2010: 73) considera que el error de Coady es interpretar la concepción humeana del 

conocimiento como empirista, subjetivista e individualista. En la perspectiva de Wilson, sólo sería 

posible aceptar el primer epíteto y en sentido amplio, como la negación de la existencia de un reino de 

las esencias que trasciende el mundo, pero no sería posible bajo ningún punto de vista aceptar los otros 

dos. 



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

40 

 

 

 

Así, Hume afirma que “después de que hubiéramos adquirido confianza en el 

testimonio humano, los libros y la conversación [amplían] [enlarge] mucho más la esfera de la 

experiencia y del pensamiento de un hombre que los de otro” (EHU 9.5 n20 [132]), y que “la 

experiencia de los otros se vuelve propia sólo por medio del crédito que le damos a su 

testimonio” (L 1.188, 349). De esta manera, reconoce que el testimonio es un medio por el cual 

podemos expandir los límites de la experiencia originada en la observación de primera mano. 

Esa ampliación se lleva a cabo al menos de dos maneras: en primer lugar, a partir de que 

podemos disponer de un cúmulo mayor de casos similares que los que hayamos podido 

observar directamente, como sucede en el caso de las leyes naturales. Es muy probable que 

contemos con algunos ejemplos de observación directa de lo que en éstas se afirma, pero el 

testimonio de otros nos permite acceder a una cantidad enormemente superior de casos que los 

que en nuestra vida podamos llegar a percibir por nuestros propios medios. En segundo lugar, 

a partir de que nos permite acceder a lugares y tiempos distantes y remotos, como ocurre con 

los relatos de viajeros e historiadores. Bajo esta modalidad, la expansión de la experiencia no 

pasa por la incorporación de una cantidad de casos que corroboran la regularidad de un hecho, 

sino de un contenido novedoso, en tanto nos permite tomar contacto con lugares en los que no 

hemos estado y tiempos en los que no hemos vivido. 

Hume tiene en alta estima a la historia porque considera que es, justamente, uno de los 

medios a través de los cuales se hace posible la ampliación de la experiencia bajo la segunda 

modalidad que hemos distinguido. Así lo expresa cuando afirma que  

 

en rigor, si consideramos la brevedad de la vida humana, y nuestro limitado 
conocimiento incluso de lo que acontece en nuestro propio tiempo, hemos de 
ser concientes de que seríamos siempre niños en comprensión si no fuera por 
este invento que [extiende] [extends] nuestra experiencia a todas las pasadas 
épocas y a los más distantes países, haciendo que contribuyan tanto a la mejora 
de nuestra sabiduría como si hubieran [caído realmente bajo nuestra 
observación] [actually lain under our observation]. De una persona que conoce 
la historia puede decirse en cierto modo que ha vivido desde los comienzos del 
mundo y que ha ido aumentando con cada siglo el acervo de sus conocimientos 
(ESY - SH, 566-567 [484]). 

 

Como podemos notar en la cita, Hume señala que el testimonio histórico nos permite 

experimentar algo que no hayamos observado directamente. Podemos acceder a las épocas 

pasadas y los países remotos “como si” los hubiéramos observado de primera mano y “como 

si” hubiésemos vivido desde los comienzos del mundo, porque la historia funciona 

epistémicamente de manera equivalente a la observación directa (Perinetti, 2002: capítulo 2). 



 

 

 

41 

 

 

 

Pero además, nos da la ventaja de adquirir una perspectiva “[genuina]” [true point of view] 

(ESY – SH, 568 [485]) que incluso supera a la de los propios protagonistas porque pone en 

evidencia aspectos que no se ven en el momento en que ocurren los hechos. Nos permite, de 

alguna manera, superar nuestra condición finita y alcanzar una visión de conjunto.  

La historia es un modo de expandir nuestra experiencia mediante el testimonio que está 

plasmado en los “libros”, pero hemos visto más arriba que Hume considera que es posible 

hacerlo también mediante la “conversación” (véase EHU 9.5 n20). Ambos, libros y 

conversación, son equivalentes e igualmente valiosos, porque son “una transcripción de la 

mente” (T 3.3.4, SB 611 [865]), es decir que son un modo de compartir los contenidos y 

estados mentales con los demás. 

En el contexto de la Modernidad, la conversación no sólo aludía al intercambio verbal 

cara a cara, sino que incluía toda forma de relación propia de la vida en sociedad (Shapin, 1991: 

298 n46). Esta connotación se deja ver en el ensayo “De [la escritura de] ensayos” [Of Essay-

Writing], donde Hume la asocia a una disposición hacia la sociabilidad y las actividades de la 

vida cotidiana, por contraposición al aislamiento que caracteriza a los intelectuales [learned]. El 

ensayo caracteriza a los intelectuales como aquellos que se ocupan de las operaciones más 

elevadas y difíciles de la mente, lo que requiere de ocio, soledad, una preparación prolongada y 

un trabajo arduo. Hume distingue a este grupo de otro, el de los conversadores [conversible], 

que se ocupan de los deberes de la vida común, poseen una disposición sociable, una 

inclinación a los ejercicios más fáciles del entendimiento, y buscan la compañía y conversación 

de sus pares (ESY – EW, 533-534). Si tenemos en cuenta la distinción entre eruditos y 

conversadores, y la vinculamos con la expresión “libros y conversación,” podemos notar que 

con esta última Hume está señalando que la experiencia puede ampliarse si se nutre tanto del 

mundo activo como del contemplativo16. La separación que persistía en su época entre los dos 

ámbitos era a sus ojos un gran defecto, ya que terminaba resultando perjudicial para ambos. Si 

el ámbito de la conversación no se alimentaba de fuentes tan valiosas como la historia, la 

poesía, la política o los principios más obvios de la filosofía, se terminaría convirtiendo en 

meras habladurías y rumores. Si la filosofía se recluía en los claustros y celdas, desligándose 

completamente de la vida en sociedad, se volvería quimérica en sus conclusiones e ininteligible 

en su estilo y modo de expresión.  

Por otra parte, el ensayo nos muestra que un aspecto importante de la propuesta 

humeana se vincula con el carácter social de la experiencia, en tanto el trabajo en soledad del 

filósofo es aquello que debe ser contrarrestado para buscar en la interacción social las fuentes 

                                                        
16 Corrobora nuestra interpretación el hecho de que Hume se refiera en el marco del ensayo al mundo 

intelectual como “libros” y al de la conversación como “compañía” (ESY – EW, 534 [459]). 



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

42 

 

 

 

de donde nutrirse: “¿Qué cabría esperar en verdad de hombres que nunca consultaban la 

experiencia en ninguno de sus razonamientos, o que nunca buscaban esa experiencia que 

únicamente puede hallarse en la vida y la conversación comunes?” (ESY – EW, 535 [460]). 

Aquí Hume pone de manifiesto que es perfectamente posible que exista razonamiento sin 

experiencia, como ocurre en las relaciones de ideas, o en el peor de los casos, como en la mera 

especulación, que es lo que encuentra verdaderamente condenable, ya que convierte a la 

filosofía en pensamientos quiméricos. La tendencia de la filosofía a elevarse por encima de las 

cuestiones cotidianas se ve acentuada cuando se practica mediante un “solitario método de 

estudio” (ESY – EW, 534 [460]). Por otra parte, podemos notar que Hume reviste a la 

experiencia de un carácter eminentemente social, dado que afirma que al menos un tipo de 

experiencia se encuentra en la vida en comunidad antes que en el interior de la mente del 

filósofo. Esto nos muestra que el esfuerzo de Hume por orientar la filosofía hacia la “vida 

diaria” (EHU 12.25 [189]) implica, además de ajustarla a temas asequibles a la capacidad 

humana, enfocarla decididamente al ámbito social, cuyas características predominantes son la 

interacción y la comunicación. Estas características son las que atraviesan la experiencia que 

debe ser objeto de estudio del filósofo. Por lo tanto, fundar la filosofía en la experiencia supone 

no sólo adoptar el método experimental –como reza el subtítulo del Tratado de la naturaleza 

humana-, sino volcarla hacia la interacción social, lo que está en las antípodas de su reducción a 

meras impresiones de sensación de carácter privado.  

V. La experiencia colectiva 

Ahora bien, la noción de experiencia ampliada o extendida puede llevar a la pregunta por los 

alcances de la dimensión social de la experiencia. Más allá de la comunicabilidad y la 

interacción, un sesgo individualista pareciera persistir en el fondo de la experiencia, aún de 

aquella que Hume denomina ampliada o extendida. ¿Es posible considerarla como un 

fenómeno eminentemente social en Hume o siempre debemos remitirnos en última instancia a 

una colección o acervo personal integrado por observaciones directas y testimonios? A modo 

de cierre de nuestro trabajo, intentaremos resolver esta cuestión. En primer lugar, nos 

ocuparemos de un problema relativo al origen de la experiencia ampliada para pasar luego a 

determinar si puede encontrarse en la obra de Hume un nivel de experiencia que sea 

patrimonio colectivo, es decir que exista más allá de los individuos.  



 

 

 

43 

 

 

 

En el apartado anterior vimos que Hume señala que la experiencia puede ampliarse 

“después de que hubiéramos adquirido confianza en el testimonio humano”. Ahora bien, 

¿cómo debemos interpretar ese “adquirir confianza”? ¿Implica que sólo podemos ampliar la 

experiencia si adoptamos una actitud reflexiva? En ese caso, la confianza sería consecuencia de 

la evaluación de distintos tipos de testimonio, como así también de testigos y fuentes, para 

determinar cuál resulta confiable. ¿O bien alude al proceso de socialización que comienza en la 

primera infancia y nos lleva a adquirir por defecto una actitud de aceptación de todo 

testimonio, de manera pre reflexiva? Hume sostiene que “los niños adoptan ciegamente todas 

las opiniones, principios, sentimientos y pasiones de sus mayores, como así también dan crédito 

a su testimonio” (L 1.188, 349).  Entonces ¿no se instaura esa confianza en los reportes ajenos 

como un aspecto de su socialización? Lo que nos puede llevar a dudar de esta última 

posibilidad es que, acto seguido, agrega que se trata de una propensión de la juventud a creer, 

que “es corregida por experiencia” (L 1.188, 349). Al parecer, se estaría refiriendo a que la 

propensión a creer no requiere como condición previa la experiencia y además puede 

conducirnos a la credulidad. En este último caso, dicha propensión necesita ser rectificada, 

como Hume lo indica, mediante la experiencia. Ahora bien, ¿se está refiriendo Hume por 

experiencia a la observación individual directa? ¿Estamos nuevamente bajo el riesgo de caer en 

el reduccionismo? La indicación que da al respecto es que el crédito que una persona deposita 

en el testimonio de los demás “procede de su propia experiencia de la naturaleza humana” (L 

1.188, 349). Una de las interpretaciones más célebres de este pasaje, la de David Fate Norton 

(1965: xlvi), es que, efectivamente, Hume está remitiendo la evaluación y eventual aceptación 

del testimonio a la observación individual, fundamentalmente, a partir de que acto seguido 

afirma que “ningún hombre puede tener más experiencia que la propia” (L 1.188, 349).  

Spencer Wertz (1982) ofrece una interpretación alternativa a la de Norton que está en 

consonancia con la perspectiva que sostenemos17. En primer lugar, indica que esta afirmación, 

que a primera vista parece taxativa, es de carácter analítico: lo que Hume está queriendo decir 

es que, como resulta obvio, la experiencia personal depende lógicamente de la persona que la 

posee y no de los demás, aunque eso no impide que pueda estar causalmente relacionada con la 

experiencia ajena. En segundo lugar, pone énfasis en lo que Hume añade a continuación: “la 

experiencia de los otros se vuelve propia sólo por medio del crédito que le damos a su 

testimonio” (L 1.188, 349). Al parecer, entonces, en este pasaje Hume nos está hablando de la 

experiencia ampliada, es decir, de la experiencia personal que puede incorporar, mediante el 

testimonio, la de los demás. Sin embargo, nuevamente, como condición de posibilidad para 

ampliar la experiencia aparece “el crédito” que le damos al testimonio, lo que nos devuelve al 

                                                        
17 Para una crítica más reciente a la interpretación de Norton, véase Perinetti (2002: 217-221). 



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

44 

 

 

 

dilema que nos ocupa. Hume agrega, por último, que ese crédito se obtiene de la experiencia 

que cada uno tenga de la naturaleza humana. Wertz (1982: 81) sostiene que esa experiencia de 

la naturaleza humana no es de carácter individual, es decir que no remite a lo que cada uno haya 

podido observar acerca de los principios que rigen nuestro pensamiento y acción, sino que está 

conformada a partir de lo que uno “ha leído, oído y vivenciado al aprender acerca de los 

individuos y la sociedad”18. ¿Podríamos concluir entonces que ese crédito o confianza implica el 

desarrollo paulatino de una actitud reflexiva? 

La génesis de la experiencia ampliada podría pensarse como un proceso que comienza, 

tal como señala Hume, con una propensión a adoptar las opiniones, emociones y sentimientos 

de los mayores que forman parte de nuestro entorno cercano. En este sentido, destaca el rol de 

la educación como factor socializante, que nos ayuda a aprender a respetar las reglas y 

convenciones establecidas en la comunidad a la que pertenecemos (véase T 3.2.1, SB 479, 483; 

3.2.6, SB 533-534). Por lo tanto, esta propensión tiene una función importante que cumplir si 

consideramos que el hombre es un ser inherentemente social. Pero, como hemos visto, en 

ocasiones también puede llevarnos a aceptar cualquier opinión, por más contraria que sea a 

“nuestra experiencia y observación cotidianas” (T 1.3.9, SB 113 [227]). Entre ellas, Hume 

menciona los principios que se nos inculcan mediante cierto tipo de educación y que son 

condenables por su carácter arbitrario, ya que no sólo son contrarios a la razón y a la 

experiencia, sino contradictorios entre sí, según cada lugar y época (T 1.3.9, SB 117). Por ese 

motivo, el proceso de socialización, que en buena medida se desarrolla mediante la aceptación 

de lo que los mayores nos trasmiten, debe estar acompañado por el desarrollo de una actitud 

reflexiva que nos lleve a revisar todas las opiniones que naturalmente aceptamos, para 

determinar cuáles son confiables y cuáles no. Este proceso se lleva a cabo paulatinamente, 

mediante el incremento de nuestra experiencia y el desarrollo de nuestra razón (véase DNR 

1.134).  

Ahora bien, ese aumento de la experiencia no debe entenderse como el incremento de 

nuestras observaciones directas contra las cuales comparamos cada opinión adquirida. De por 

sí, aceptamos todo lo que nos trasmiten nuestros adultos, a menos que tengamos motivos para 

dudar sobre ello. Al mismo tiempo que aprendemos a desarrollar una actitud cautelosa respecto 

de ciertas opiniones, aprendemos que existen otras en las que generalmente podemos confiar. 

Entonces, esas opiniones confiables pasan a formar parte de los criterios que guían nuestra 

aceptación o rechazo de los testimonios de los demás, sin necesidad de que debamos llevar a 

                                                        
18 La traducción es nuestra. 



 

 

 

45 

 

 

 

cabo una observación de primera mano de lo que esas opiniones nos transmiten. Por lo tanto, 

la extensión o ampliación de la experiencia no debe entenderse necesariamente como un 

proceso en el que comenzamos adquiriendo una experiencia directa a la que luego vamos 

incorporando la experiencia ajena mediante la aceptación del testimonio, sino más bien a la 

inversa: en principio aceptamos todo lo que proviene de los demás, y luego vamos adquiriendo 

–mediante la experiencia no necesariamente directa y el desarrollo de la razón- criterios para 

ratificar, rectificar o rechazar esas opiniones. Esto es lo que finalmente produce la “confianza” 

o “crédito” en ciertos tipos de testimonio por contraposición a otros19.  

Por otra parte, y si se quiere, como contracara del proceso de ampliación de la 

experiencia, Hume contempla la existencia de instancias de validación intersubjetiva de la 

experiencia personal, sobre todo a partir de su desconfianza respecto de las operaciones de los 

sentidos (T 1.4.2; EHU 12.6-9) e incluso de la razón (T 1.4.1; EHU 12.17-20). Así como la 

experiencia personal se amplía incorporando los testimonios ajenos, esa misma experiencia 

puede convalidarse al ponerse a consideración de los demás. La intersubjetividad es un factor 

que aumenta la convicción propia acerca de un argumento o procedimiento determinados 

(véase T 1.4.1, SB 180; 1.4.7, SB 262-263), que se concreta a través de la aprobación de los 

pares y el reconocimiento de la comunidad a la que uno pertenece. La concordancia de la 

experiencia propia con la de nuestros pares no sólo le confiere credibilidad, sino que es lo que 

hace que los otros puedan incorporarla a su vez. Además, si esto se lleva a cabo en el seno de 

una comunidad determinada de expertos, la aceptación de la experiencia está sujeta a ciertos 

criterios establecidos y aceptados colectivamente (Root: 2001). En este sentido, Claudia 

Schmidt (2003: 418, 420) propone que podemos pensar que las reglas que guían el 

razonamiento científico tanto en el ámbito natural como en el moral se aplican a información 

que es acumulada a través de una serie de experiencias que pertenecen no sólo a un científico 

particular sino a una comunidad de investigadores, cuyo testimonio se compara, prueba y 

transmite a los investigadores que les suceden. Esta perspectiva se deja traslucir también en el 

ámbito de la estética, ya que Hume sostiene en el ensayo “De la norma del gusto” que las reglas 

de evaluación de las composiciones artísticas no se fijan a priori ni son conclusiones abstractas 

a partir de la comparación entre ideas eternas e inmutables, sino que son “observaciones 

generales sobre lo que universalmente se ha hallado que complace en todos los países y en 

                                                        
19 Pitson (2006: 8-9) propone una explicación acerca de cómo extendemos la experiencia que tiene 

algunos puntos de contacto con la que ofrecemos aquí. Uno de los principales aspectos en los que 

discrepamos con este autor es que le atribuye la capacidad de extender la experiencia sólo a los sabios 

[wise men], porque alega que son los únicos que pueden formular criterios evaluativos del testimonio 

ajeno, mientras que Hume dice que es algo inherente al desarrollo de las capacidades cognitivas de todo 

ser humano (DNR 1.134), por más que luego los filósofos o eruditos se dediquen específicamente a este 

tipo de actividades mentales.  



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

46 

 

 

 

todas las épocas” (ESY – ST, 231 [223]). A aquello que se ha encontrado que agrada en todo 

tiempo y lugar, lo denomina “experiencia universal” (ESY - ST, 231 [223]; véase 232), es decir 

que es un acervo conformado a partir de lo observado y aportado por muchas personas de 

distintos lugares y tiempos, que ha sido conservado y transmitido a través de las generaciones. 

Esas reglas se conforman de manera análoga a las leyes naturales, mediante la experiencia 

compartida y el establecimiento de generalizaciones y consensos sobre ese acervo común, que 

luego pasan a regir la práctica futura, o bien que se emplean para explicar eventos futuros 

semejantes. 

La alusión a una “experiencia universal” en “De la norma del gusto” nos lleva a pensar 

que el interrogante que planteamos al comienzo de este apartado debe responderse 

afirmativamente, ya que indica que para Hume puede existir una experiencia inherentemente 

colectiva, conformada a partir de los aportes de individuos concretos que han vivido en 

distintos momentos y lugares, pero que a su vez, trasciende a dichos individuos y tiene una 

existencia trans subjetiva, en tanto pasa a formar un acervo que se transmite en conjunto, 

independientemente del aporte que cada uno hizo a su conformación. La alusión que hace a 

este tipo de experiencia en “De la norma del gusto” no es la única, sino que en varias ocasiones 

menciona que hay eventos que se ha encontrado que ocurren del mismo modo “en todo 

momento y lugar” (EHU 8.7 [107]; véase 10.3; 10.12), lo que es “universalmente admitido” y es 

posible de ser ratificado a partir del estudio de la historia (EHU 8.7 [107]). Uno de los ejemplos 

más evidentes, y que hemos mencionado varias veces, es el de las leyes naturales, que se 

establecen a partir del “curso de la naturaleza según se experimenta comúnmente” (ESY – IS, 

598 [509]; véase EHU 11.20), pero lo mismo puede decirse de las regularidades que se 

constatan en el ámbito moral. En otras oportunidades, habla de “la experiencia (…) humana” 

(DNR 8.183 [130]), la “experiencia pasada de la humanidad” (EHU 11.20 [167], véase ESY – 

LP, vt 604), la “experiencia general” (NHR 15.150 [151]) y también de la experiencia de una 

época (AHE, ms 4, col 1, p. 58; ESY – CL, 87). Todas estas menciones indican que Hume 

considera que existe un cuerpo común de experiencia que es transmitido y aceptado, no caso 

por caso, sino en conjunto, por la comunidad de científicos o expertos, si es relativo a una 

disciplina o actividad específica; o bien por el común de la gente, si se relaciona con la vida 

cotidiana, sin la necesidad de que sea escrutado o evaluado. Así, la “experiencia universal” 

puede entenderse como observaciones y modos de llevar a cabo acciones de muchos hombres 

en distintos tiempos y lugares que constituyen un cuerpo de conocimiento común y público, a 

partir del cual se han ido estableciendo principios o máximas de alcance general.  



 

 

 

47 

 

 

 

VI. Conclusión 

Los problemas que acarrea una interpretación restringida de la experiencia se pueden resolver 

en buena medida haciendo lugar a una perspectiva que toma en cuenta ciertos rasgos presentes 

en la obra de Hume mediante los cuales se pueden superar los límites del mentalismo y el 

individualismo que suelen atribuírsele. Hemos mostrado cómo el testimonio es un aspecto 

fundamental de su filosofía que nos permite afirmar que la experiencia está socialmente 

construida y es públicamente compartida, ya que Hume considera que puede incorporarse a 

nuestro sistema de creencias y ocupar un lugar equivalente al de la experiencia de primera 

mano. El hecho de que los testimonios formen parte de las creencias que vamos adquiriendo 

desde la infancia y estén en pie de igualdad con las observaciones directas, nos permite afirmar 

no sólo que la experiencia es pública, es decir, accesible a los demás, sino que está conformada 

socialmente a partir de aquellas creencias y opiniones que provienen de la comunidad a la que 

pertenecemos. Por otro lado, hemos visto que la experiencia tiene un carácter social a otro 

nivel, que consiste en la existencia de acervos conformados de forma trans subjetiva, que 

perduran más allá de los individuos que contribuyen a su construcción. Estos acervos operan 

como evidencia que permite justificar principios tales como la existencia de leyes naturales o 

regularidades en el ámbito de los fenómenos sociales, principios que sería imposible establecer 

a partir de la experiencia individual directa.  

Así, mostramos que la noción de experiencia en Hume reviste un carácter social y 

público por muchas razones que se ponen de manifiesto tanto al momento de su conformación 

como de su aceptación.  

Bibliografía 

Anscombe, G. E. M. (1973). Hume and Julius Cesar. Analisis, 34 (1), 1-7. 

Carlin, L. (2009). The Empiricists: A Guide for the Perplexed. Londres: Continuum. 

Coady, J. C. A. (1973). Testimony and Observation. American Philosophical Quarterly, 10, 149-155.  

Coady, J. C. A. (1992). Testimony, A Philosophical Study. Nueva York: Clarendon Press. 

Coleman, D. (2001). Baconian Probability and Hume’s Theory of Testimony. Hume Studies, XXVII (2), 

195-226. 

Dicker, G. (1998). Hume’s Epistemology and Metaphysics. An Introduction. Londres: Routledge. 

Everson, S. (1998). The Difference between Feeling and Thinking. Mind, new series, 97 (387), 401-413.  

Faulkner, P. (1998). David Hume’s Reductionist Epistemology of Testimony. Pacific Philosophical 

Quarterly, 79 (4), 302-313.  



 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

48 

 

 

 

Flew, A. (1985). Impressions and Experiences: Public or Private? Hume Studies, 11 (2), 183-191.  

Garrett, D. (1997). Cognition and Commitment in Hume’s Philosophy. Nueva York: Oxford University Press.  

Gelfert, A. (2010). Hume on Testimony Revisited. Logical Analysis and History of Philosophy, 13, 60-75.  

Hribek, T. (1996). Against Coady on Hume on Testimony. Acta Analitica, 11, 189-200.  

Hume, D. (1932). The Letters of David Hume. 2 vols. (L), J. Y. T. Greig (ed.). Oxford: Clarendon Press. 

Citado por volumen, número de carta y número de página. Al no contar con ediciones en 

español, las traducciones son nuestras.  

Hume, D. (1947). An Historical Essay on Chivalry and Modern Honour. (AHE). En E. C. Mossner, 

David Hume’s ‘An Historical Essay on Chivalry and Modern Honour.’ Modern Philology, 45 (1), 

54-60. Citado por número de página del manuscrito, columna y paginación del artículo de 

Mossner. 

Hume, D. (1947). Dialogues concerning Natural Religion. (DNR). N. K. Smith (ed.). Indianápolis: Bobbs-

Merrill. Citado por número de parte y paginación de la edición de Kemp Smith. 

Hume, D. (1981). Diálogos sobre religión natural. C. Mellizo (trans.). Buenos Aires: Aguilar. 

Hume, D. (1987). Essays Moral, Political, Literary. (ESY). E. F. Miller (ed.). Indianapolis: Liberty Fund. 

Citado por iniciales del título del ensayo, seguidas de paginación de la edición de Miller. Los 

ensayos utilizados son: “Of the Liberty of the Press” (LP), “Of Civil Liberty” (CL), “Of the 

National Characters” (NC), “Of the Standard of Taste” (ST), “Of the Study of History” (SH), 

“Of Essay Writing” (EW),  “Of the Immortality of the Soul” (IS). La abreviatura “vt” 

corresponde a “variantes de texto” que se encuentran al final del volumen. 

Hume, D. (2011). Ensayos Morales, Políticos y Literarios. C. Martín Ramírez (trans.). Madrid: Trotta/Liberty 

Fund. 

Hume, D. (1998). An Enquiry Concerning the Principles of Morals. (EPM). Tom L. Beauchamp (ed.). Oxford: 

Oxford University Press. Citado por número de sección y número de párrafo.  

Hume, D. (1999). An Enquiry Concerning Human Understanding. (EHU). T. L. Beauchamp (ed.). Oxford: 

Oxford University Press. Citado por número de sección y número de párrafo. 

Hume, D. (1990). Ensayo sobre el conocimiento humano, J. Salas Ortueta (trans.). Madrid: Alianza. Citado por 

número de sección y número de párrafo. 

Hume, D. (2003). The Natural History of Religion/Historia natural de la religion (NHR). C Cogolludo (trans.). 

Madrid: Trotta. Edición bilingüe. Introducción de S. Rábade. Citado por número de sección y 

paginación de la edición bilingüe. 



 

 

 

49 

 

 

 

Hume, D. (2007). A Treatise of Human Nature. (T). D. F. Norton y M. J. Norton (eds.). Oxford: Oxford 

University Press. Citado por número de libro, parte, sección y paginación de la edición canónica 

de Selby-Bigge precedida por las iniciales SB. 

Hume, D. (1984). Tratado de la naturaleza humana. F. Duque (trans.). Buenos Aires: Orbis. 

Kemp Smith, N. (2005). The Philosophy of David Hume. A Critical Study of its Origins and Central Doctrines. 

Hampshire: Palgrave McMillan.  

Morris, W. E. (2009). Meaning(fullness) Without Metaphysics: Another Look at Hume’s ‘Meaning 

Empiricism’. Philosophia, 37, 441-454.  

Mounce, H. O. (1999). Hume’s Naturalism. Nueva York: Routledge.  

Norton, D. F. (1965). History and Philosophy in Hume’s Thought. En D. F. Norton y R. Popkin (eds.), 

David Hume: Philosophical Historian (xxxii-l). Indianápolis: Bobbs-Merrill. 

Noxon, J. (1973). Hume’s Philosophical Development. A study of his methods. Londres: Oxford University 

Press. 

Owen D. (1999). Hume’s Reason. Nueva York: Oxford University Press.  

Perinetti, D. (2002). Hume, History and the Science of Human Nature. Tesis de doctorado. Montreal: McGill 

University. 

Pitson, A. (2006). George Campbell's Critique of Hume on Testimony. The Journal of Scottish Philosophy, 4, 

1-15.  

Pitson, A. (2003). Hume and Testimony. 32nd International Hume Conference, Toronto. Recuperado de 

https://dingo.sbs.arizona.edu/~dowen/Desktop/.../pitson.doc. Fecha de acceso: 4 de junio de 

2019. 

Rodríguez Valls, F. (1991). Experiencia y conocimiento en David Hume. Thémata. Revista de Filosofía, 8, 

45-67.  

Root, M. (2001). Hume on the Virtues of Testimony. American Philosophical Quarterly, 38 (1), 19-35. 

Schmidt, C. (2003). David Hume: Reason in History. Pennsylvania: Pennsylvania University Press. 

Shapin, S. (1991). ‘A Scholar and a Gentleman:’ The Problematic Identity of the Scientific Practitioner 

in Early Modern England. History of Science, 29, 279-327. 

Shieber, J. (2015). Testimony. A Philosophical Introduction. Nueva York: Routledge.  

Stroud, B. (1997). Hume. Londres: Routledge & Keagan Paul. 

Traiger, S. (1993). Humean Testimony. Pacific Philosophical Quarterly, 74, 135-149. 

Traiger, S. (1994). Beyond Our Senses: Recasting Book I, Part 3 of Hume’s Treatise. Hume Studies, XX 

(2), 241-259. 

Traiger, S. (2010). Experience and Testimony in Hume’s Philosophy. Episteme, 7 (1), 42-57. 

https://dingo.sbs.arizona.edu/~dowen/Desktop/.../pitson.doc


 
 
 
 
Calvente, S. (2020). El testimonio y la dimensión social de la experiencia en la filosofía de Hume.  
Siglo Dieciocho, I, 27-50. 
 

 

50 

 

 

 

Welbourne, M. (2002). Is Hume Really a Reductivist? Studies in History and Philosophy of Science, 33, 407-

423.  

Wertz, S. (1982). Is Hume’s Use of Evidence as Bad as Norton Says it Is? Philosophical Topics, 13 

(supplement), 79-86.  

Wilson, F. (2010). Hume and the Role of Testimony in Knowledge. Episteme,  7 (1),  58-78. 

 

CV de la autora 

Sofía Calvente es Jefe de Trabajos Prácticos en la cátedra de Filosofía Moderna, perteneciente 

al Departamento de Filosofía de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación de la 

Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Cuenta con una beca de retención de doctores 

otorgada por la Secretaría de Ciencia y Técnica en la misma universidad, con el proyecto 

“Materialismo y experimentalismo en la filosofía moderna británica. Un estudio sobre los casos 

de Margaret Cavendish y Joseph Priestley”. Se doctoró en 2017 con la tesis “La experiencia en 

la concepción del conocimiento de David Hume. Niveles personales y sociales, sentidos y 

funciones,” bajo la dirección de la Dra. Silvia Manzo. Participa de un equipo de investigación 

sobre temas vinculados con la Filosofía moderna y la historiografía de la filosofía desde hace 

más de diez años. Ha publicado artículos sobre David Hume y sobre el experimentalismo 

británico moderno en nuestro país, España, Brasil y México. 



PABLO Y VIRGINIA, AMERICANOS EN LA PRIMERA EDAD DE ORO 

DE LA EDICIÓN ARGENTINA
1* 

PABLO Y VIRGINIA, CRIOLLOS IN THE FIRST GOLDEN AGE OF 

ARGENTINE EDITION  

Magdalena Cámpora 

Universidad Católica Argentina - CONICET 
magdalacampora@gmail.com 

Resumen 

La notable fortuna editorial de Paul et Virginie en la Argentina de mediados del siglo XX es un efecto de 

las escenografías melodramáticas y de los dispositivos exotistas surgidos en el siglo XIX, cuando el idilio 

pastoral de Bernardin de Saint-Pierre se convierte en un fenómeno global. A pesar del sutil borramiento 

de las referencias ideológicas a la Francia de las Luces provocado por esa circulación, algunas ediciones 

populares argentinas de la primera edad de oro de la edición nacional (1936-1955) reactivan programas 

de lectura contenidos en la estructura formal del texto de 1788 para dar cuenta del presente. Dos 

géneros históricos nos interesan particularmente: la narración utópica y el idilio pastoral, ahora leídos 

desde el Sur. 

Palabras clave: Forma literaria; Historia cultural; Ilustración; Exotismo; Edición popular 

argentina. 

 

Abstract 

Paul et Virginie’s remarkable success in XXth century Argentina is largely due to the melodramatic 

scenographies and exotic schemes elaborated in the XIXth century, when Bernardin de Saint-Pierre’s 

idyllic novel became a global phenomenon. A subtle and progressive decontextualizing process blurred 

ideological references to the Lumières. In this article, I contend that some popular editions of Pablo y 

Virginia of the first golden age of Argentine publishing (1936-1955) reactivate reading programs 

contained in the formal structure of the 1788 text in order to understand the present. Two historical 

genres seem particularly relevant: utopian narration and pastoral idyll, now considered from the South. 

Keywords: Literary Form; Cultural History; Enlightenment; Exotism; Mass publishing in 
Argentina 

 

 

 

 

 

                                                        
1* Recibido el 10/02/2020. Aprobado el 01/06/2020. Publicado el 01/07/2020. 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

52 

 

 

 

Un búbalo, un rinoceronte, una cebra quagga, un faisán coronado de la India, un león de 

Senegal: en 1792 pocos son los regalos al rey venidos “de las potencias del Asia y del África” 

que aún subsisten en la desolada ménagerie de Versailles al decir del nuevo Intendente del 

Jardin des Plantes, autor de los Études de la Nature y de Paul et Virginie. Cuando el ciudadano 

Saint-Pierre se dirige a las autoridades revolucionarias para pedir, en beneficio del pueblo, la 

fundación de un jardín zoológico a partir de esos dóciles vestigios, dice querer mostrar a la 

nación los “animales raros y curiosos” que antes sólo deleitaban los ojos de los cortesanos; 

también alega como argumento la posibilidad de colmar los jardines de París con colibríes 

traídos de América (Bernardin de Saint Pierre, 1792: 95). Conocer la naturaleza y el mundo por 

medio de sus seres más exóticos y extraños, democratizar el saber: el gesto, que acompaña la 

propia tarea emprendida por Bernardin al publicar en 1788 Paul et Virginie como apéndice de 

los Études de la nature, encuentra un notable eco en las ediciones de la novela que aparecen en la 

Argentina de la modernización, en las primeras décadas del siglo XX. A falta de colibríes y 

pájaros mosca en los cielos boreales, América del sur se cubre de Pablos y Virginias en el siglo 

XIX y hasta mediados del XX, como lo muestran las bibliotecas y catálogos de la época que 

rebozan de versiones de la célebre pastoral, o como lo ficcionaliza Mujica Láinez en uno de los 

cuentos de Misteriosa Buenos Aires, donde un ejemplar de Pablo y Virginia es zarandeado entre 

huesos de gliptodonte y polvo, en el fondo del equipaje de Aimé Bonpland. Su amigo 

Humboldt amaba la novela y la llevaba (lo relata en Kosmos) como vademécum en sus 

expediciones: el gesto enlaza el paisaje del Índico con el de América y con ello genera un 

espacio simbólico de múltiples derivaciones, que incluye citas cruzadas de Borges y cuadros de 

pintores americanistas de la escuela humboldtiana, que hacia 1830 sitúan a Pablo y Virginia en 

la selva colombiana2. 

Para entender esta notable presencia americana, más precisamente argentina, es 

necesario detenerse primero en el fabuloso proceso de mercantilización al que es sometido Paul 

et Virginie desde fines del siglo XVIII en Francia, cuando el éxito de la novela –cincuenta y seis 

ediciones y veinte traducciones entre 1789 y 1799, long-seller del siglo XIX– convierte a los 

bellos salvajes de l’île de France en estáticas figuras impresas sobre abanicos, platos y 

estampados. Estos esquemas estereotipados, adaptados a la producción industrial de artes 

decorativas en el siglo XIX, segmentaron la obra en escenas idílicas, paisajes tropicales y 

“tableaux vivants” que a su vez provocaron un triple corte de contexto: con el referente 

                                                        
2 Sobre la “escuela humboldtiana” de pintores, ver Duviols y Minguet (1994). Humboldt cita la novela 
en Kosmos (ref). Sobre Humboldt lector de Bernardin, ver Torsten Konig 2011. 



 

 

 

53 

 

 

 

geopolítico de la novela,3 con el marco ideológico de origen y con la propia obra de Bernardin 

de Saint-Pierre. La crítica poscolonial y los estudios sobre Paul et Virginie desarrollados desde el 

campo cultural del archipiélago de las Mascareignes han señalado hasta qué punto el exotismo 

generado por quienes Victor Segalen supo llamar, en su Ensayo sobre el exotismo, los “Proxenetas 

de la Sensación de lo Diverso” (1908: 54), perturbó el valor de estas primeras descripciones de 

un paisaje autóctono, con un lenguaje propio y situado, unido al créole, que daba cuenta de la 

realidad de la isla del Océano Índico.4 La mercantilización exotista su vez desconectó la ficción 

de Bernardin de su contexto de origen –la última década del siglo XVIII en la Francia de la 

Ilustración– y de las polémicas implícitas que llevaba insertas en su trama, en un momento en 

que la fascinación por los sueños, las apariciones y la locura (temas centrales en el desenlace de 

la novela) hacían patente la crisis intelectual de las Lumières. Señalemos además que el 

temprano éxito llevó a la edición autónoma y al corte de la relación intratextual entre Paul et 

Virginie y el tomo cuarto de los Études de la nature, del que la “humilde pastoral” era inicialmente 

una fábula explicativa, un ejemplo ficcional.5  

Las ediciones que circulan en la Argentina a principios del siglo XX y se multiplican 

entre 1938 y 1955, en la llamada primera edad de oro de la edición nacional,6 radicalizan estos 

cortes al asumir abiertamente la mediación del dispositivo exotista a la hora de vender el libro. 

Los primeros Pablo y Virginia que desde Buenos Aires se proyectan hacia el interior de la 

República y los países limítrofes proponen textos sin lazo aparente con el marco de origen. En 

esos libros, primero importados desde Europa y luego editados en Buenos Aires, el paisaje es 

un espacio impreciso, sin nación definida; Pablo y Virginia los héroes de un melodrama y su 

creador un aventurero a lo Salgari que poco tiene de ilustrado. Lo que de él permanece en esos 

ejemplares es una “marca”, en el sentido comercial del término, caracterizada por escenografías 

                                                        
3 La ficción sucede en la actual isla Maurice, en ese entonces colonia francesa llamada île de France. La 
isla pasa a manos de los británicos en 1810, hasta su independencia en 1968. Junto a la isla de La 
Réunion (en la actualidad un “département d’outre-mer” de Francia) y la isla Rodrigues, la isla Maurice 
es parte del archipiélago de las Mascareignes que bordea la isla de Madagascar.  
4 En particular desde instituciones culturales de la isla Maurice, desde la Universidad de la Réunion y 
desde la Iconothèque Historique de l’Océan Indien [en línea: http://www.ihoi.org] que recopila la 
memoria iconográfica de la región. Ver Racault (1986a), así como Souvenirs de Paul et Virginie. Un paysage 
aux valeurs morales (1995) promovida desde museos de Saint-Denis de la Réunion y de Saint-Louis, en 
Maurice. 
5 Ver al respecto Duflo y Racault 2019 (9-15) y Charara (2009) que leen en la novela la elaboración 
ficcional de un pensamiento especulativo desarrollado en los Études de la nature, matriz intelectual de la 
novela. Bernardin marcó esa continuidad en el « Preámbulo » de 1806 (2019: 323): « Il n’est au fond 
qu’un délassement de mes Études de la Nature, et l’application que j’ai faite de ses lois au bonheur de 
deux familles malheureuses. » 
6 Ver Rivera 1981; Sorá 2011; de Diego 2015. Apunta Sorá (2011: 32): “La década de 1930 cobijó tres 
dimensiones indispensables que completan la condición de un campo editorial: la multiplicación de 
sucursales de editoriales extranjeras, especialmente españolas; la separación progresiva de las prácticas 
editoriales de las de impresión y de librería y la agremiación de los editores en una sociedad. Al final de 
ese período se suma otro factor externo de gran significación: el exilio de intelectuales y editores 
españoles republicanos en Argentina y México.” 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

54 

 

 

 

exóticas, trasladables a cualquier latitud, cuyos mecanismos quisiéramos estudiar en la primera 

parte de este trabajo. Un segundo momento de la reflexión se propone analizar cómo, a pesar 

del borramiento de referencias ideológicas y contextuales a la Francia de las Lumières, algunas 

ediciones argentinas de Pablo y Virginia reactivan programas de lectura contenidos en la 

estructura formal del texto de 1788. Dos géneros históricos nos interesan particularmente: la 

narración utópica y el idilio pastoral, llevados al Sur. En este artículo analizaremos la propuesta 

de utopía americana en Paul et Virginie, texto de la Ilustración; la nostalgia por el mito 

primitivista, unido al gaucho, será motivo de un trabajo futuro. 

I. La marca Bernardin de Saint-Pierre 

Más allá de los números,7 un criterio posible para medir el éxito de best seller de la modernidad 

de Paul et Virginie es su progresiva conversión en lugar común. Como suele pasar en los casos 

de estancamiento de la representación, quien mejor ilustra el fenómeno es Flaubert. Paul y 

Virginie son los nombres de los hijos de Madame Aubain en Un cœur simple; en Madame Bovary la 

joven Emma Rouault sueña con “la casilla de bambú, con el negro Domingo y con el perro 

Fidèle”8; en los borradores de la novela, para simular el baño de Virginie bajo los cocoteros y el 

claro de luna, Flaubert la muestra metiéndose en el gélido bebedero de las vacas de la granja 

paterna, en Normandía.9 La reducción de Paul y Virginie a una moda onomástica, así como la 

fijación de un conjunto de escenas multiplicados en grabados, abanicos y cerámicas10 poco 

después de la primera edición autónoma, en 1789, no podía sino fascinar al autor del 

Dictionnaire des idées reçues, siempre atento a los efectos de la moda sobre la literatura y a sus 

virtuales conversiones en mercancía. Paul y Virginie protegiéndose de la lluvia con la falda de la 

                                                        
7 Paul et Virginie se publica por primera vez en 1788, en el cuarto volumen de la 3ra edición de los Études 
de la Nature. La primera edición autónoma es de 1789. En 1806, Didot publica, en vida de Bernardin de 
Saint-Pierre, una edición ilustrada de lujo con un largo preámbulo del autor. En 1838, la edición Curmer 
ofrece 10.000 ejemplares de la novela. Para mayores datos, ver Racault (1999: 41). El éxito de la novela 
sólo es comparable al que unos años antes había tenido La Nouvelle Héloïse. 
8 “Elle avait lu Paul et Virginie et elle avait rêvé la maisonnette de bambous, le nègre Domingo, le chien 
Fidèle, mais surtout l’amitié douce de quelque bon petit frère qui va chercher pour vous des fruits 
rouges dans des grands arbres plus hauts que des clochers, ou qui court pieds nus sur le sable, vous 
apportant un nid d’oiseau.” (I, 6 : 73). 
9 Ver al respecto la transcripción realizada en las secuencias 70 y 71 para la edición genética de Madame 
Bovary (Yvan Leclerc y Danièle Girard, Sitio Flaubert, Université de Rouen: http://www.bovary.fr/). 
Describe también Flaubert en los borradores cómo Emma obliga a su rollizo vecino Isidore a buscarle, 
como lo hacía Paul, flores y frutos salvajes, pero Isidore, que le tiene envidia, la empuja para quitarle la 
merienda. 
10 Ya en su preámbulo de 1806 señalaba Bernardin que también se hicieron cinturones, brazaletes y 
otros “ajustements de femmes” tomados del idilio. 



 

 

 

55 

 

 

 

niña; Paul llevando en andas a Virginie a través de un río; los adioses de Paul y Virginie; la 

muerte estática, ascensional, de Virginie en la proa del barco: Flaubert vio y usufructuó el fuerte 

potencial de cliché de estas escenas idílicas, vagamente eróticas o funestas. Las numerosas 

ediciones ilustradas que vieron tempranamente el día, algunas bajo el impulso del propio 

Bernardin (ver Cook, 2007; 2008; 2019), permitieron fijar esta serie de cuadros cuyos rasgos 

conformaban “estereotipos figurales” (Gaillard, 2014): es el “efecto Bernardin de Saint-Pierre” 

que tanto hechiza a Emma y se proyecta en ilustraciones y estampas, industrializadas e 

internacionalizadas en el curso del siglo XIX. La base de datos de la Iconoteca Histórica del 

Océano Índico, de donde tomamos los siguientes archivos, refleja la cristalización de las 

imágenes que también circularán en la Argentina a principios del siglo XX: la escena del “jupon 

bouffant”, la escena del cruce del arroyo, la escena de los adioses reaparecen como marca 

exotizante en las tapas de los libros sudamericanos y serán retrabajados por Norah Borges en la 

edición de Poseidón de 1946.11  

 

 

 

   

 
Fig. 1 

« Paul et Virginie se protégeant 
de la pluie », Moreau le Jeune 
(ilustr.), Giraud (grab.), 1792. 

Fuente: Gallica, BNF. 

 

 
Fig. 2 

« Grand jeu de l’histoire de Paul 
et Virginie », S/D ilustr., 1863. 

Fuente: Iconothèque Historique 
de l’Océan Indien. 

 

 
Fig. 3 

Pablo y Virginia, S/D ilustr., 
París, Garnier, 1884. Impreso en 

Francia para exportación 
americana. Fuente: Colección 

particular. 

 

 

 

 

                                                        
11 Analizaremos este punto en el trabajo que dedicaremos al criollismo y Paul et Virginie. 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

56 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Fig. 4 
« Paul et Virginie passent le torrent », S/D ilustr., Turgis 
ed., 1839. Fuente: Iconothèque Historique de l’Océan 

Indien. 
 

 
Fig. 5 

Paolo e Virginia. Storia di Saint-Pierre, S/D 
ilustr. (copia de fig. 4), Buenos Aires / 
Milano, Angelo Bietti ed., 1897 Fuente: 

Biblioteca Nacional Argentina. 
 

 

 

 

El rápido ingreso iconográfico de Paul et Virginie al sistema de la mercancía va unido a 

la fabricación de un paisaje nuevo, fácilmente reproducible. Y esa novedad proviene de la 

lengua: aquellas palabras –palmistes, tatamaques, papayers– que en el siglo XXI el crítico Jean Sgard 

(2000: 165) celebra porque llevan a la lengua clásica una renovación léxica son las mismas que, 

a fines del siglo XIX, el crítico Gustave Lanson juzga en cambio “inauditas, extrañas”, 

“epítetos pintorescos”12 (1894: 819-20) que muestran aquello que no ha sido visto por los 

lectores en Francia. La discusión que la crítica poscolonial propone en torno al carácter 

supuestamente ajeno de esas palabras es reveladora. Tal como observa Françoise Lionnet 

(2010: 136), las cursivas que Gustave Lanson, profesor de la Sorbonne, impone a los términos 

créoles en su Histoire de la littérature française (1894) explicitan su lugar de garante de la pureza 

lingüística, que aísla el factor exógeno; esas cursivas no se encontraban en el texto de 

Bernardin, cuya práctica lingüística se acerca en este sentido al bilingüismo internalizado o 

                                                        
12 « Des mots propres, inouïs, bizarres, palmistes, tatamaques, papayers, dressent devant les imaginations 
françaises, toute une nature insoupçonnée et saisissante. » 



 

 

 

57 

 

 

 

“sobreconciencia lingüística” que caracterizará a los escritores francófonos. En más de un 

aspecto la fuerte mercantilización de la obra en el siglo XIX aprovechó esas palabras nuevas, 

“inauditas, extrañas”, para armar un decorado, en un momento de modificación del gusto 

donde curiosidad y escapismo se volvían categorías de validación estética y motores del 

dispositivo exotista. Retroalimentado por los relatos de exploradores, aventureros y periodistas-

viajeros que acompañan la expansión colonial, Paul et Virginie se constituye entonces como un 

paisaje cuya inmensidad nueva y exótica contiene, nimios, a los personajes: así, 

paradójicamente, el novedoso trabajo de hibridación con el créole que Bernardin practicó sobre 

el francés de las Belles-Lettres sirve luego para anegar la singularidad de ese espacio en el 

escenario exótico que promovió la circulación internacional. 

César Aira, en uno de sus cortos textos críticos llenos de intuiciones, definió lo exótico 

como “aquello que se constituye en el instante mismo de la mirada” (1993: 77). En el exotismo, 

escribe, “lo trivial está en el mismo plano que lo importante, las estructuras del parentesco 

valen tanto como un arreglo floral, un terremoto es intercambiable por un matiz de color en el 

cielo del crepúsculo. La elección de datos es esteticista, irresponsable, desjerarquizada” (1993: 

76). En el mismo sentido y para la misma época, Mary-Louise Pratt señala en Imperial Eyes: 

Travel Writing and Transculturation (1992) tres procedimientos propios de la mirada colonial que 

también presuponen una falta de ordenamiento jerárquico: la redundancia, la discontinuidad, la 

irrealidad. El dispositivo exotizante elige uno o dos detalles, avanza una lente que los magnifica, 

repite ese detalle. De ahí que las infinitas reproducciones del idilio de Bernardin en telas de 

Jouy y porcelanas funcionen saturando indicios parciales (palmera, arroyo, casilla, perro) que 

carecen de marcas geográficas precisas, salvo las de un ailleurs inédito construido en base a 

ciertos colores: el azul del mar, el verde de la jungla, el índigo de las vestimentas que 

acompañan en el siglo XVIII la expansión colonial y sus nuevos matices cromáticos, tal como 

lo analizó Michel Pastoureau (2000; 2013) en su historia social de los colores. Esos detalles, 

potenciados por el repertorio melodramático de Paul et Virginie, cristalizan en el siglo XIX las 

escenas figurales que remiten a un tiempo y espacio imprecisos, de futuro o pasado por 

determinar. 

II. Lágrimas 

Las ediciones que circulan en la Argentina a fines del XIX y principios del XX repiten esta 

dinámica y van un paso más allá. Paul et Virginie entra al mercado editorial argentino como un 

idilio sin patria alguna, “drama inmemorial” que sucede en un espacio inexplorado, flotante. Al 

mismo tiempo la novela acarrea los sedimentos de su modo de circulación en Europa, al 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

58 

 

 

 

reproducir la marca Bernardin en los poncifs iconográficos que facilitan la venta. Así, una de las 

primeras ediciones que circulan en Buenos Aires, de 1897 (fig. 5), en italiano y editada por 

Angelo Bietti entre Buenos Aires y Milán13, copia un grabado francés de 1839 (fig. 4), en una 

época en que los recursos técnicos para la producción de libros en la Argentina son pocos y en 

que las colectividades que se desprenden del aluvión migratorio (en 1895 un 12% de la 

población argentina es italiana) intentan conservar sus marcas de pertenencia y resisten al 

proyecto de homogeneización cultural y lingüística del estado14. La escena en la tapa es la del 

cruce del río: el episodio de sutil erotismo convoca a la lectora urbana que, en las primeras 

décadas del siglo XX, consume las narraciones semanales que Beatriz Sarlo estudió en El 

imperio de los sentimientos (1985). 

Porque esencialmente, lo que en la Argentina se recupera en plenitud es la cristalización 

decimonónica del texto como idilio sentimental, devenido luego en folletín romántico. Cuando 

en 1905 la popular colección “Biblioteca de La Nación” edita la novela, Pablo y Virginia ya ha 

sufrido su conversión melodramática: la obra opone un mundo idílico y un final funesto, 

incomprensibles en su fatalidad si se los despoja –como hace el melodrama– de sus claves 

históricas. La gran popularidad criolla de la novela, construida a lo largo del siglo XIX junto a 

otras obras extranjeras en traducción15, le vale en este sentido una parodia de Eduardo Wilde en 

Prometeo & Cía (1899): “Acabo de leer este romance; es bueno; voy a contároslo por si no lo 

conocéis”. Sigue una paráfrasis burlona del esqueleto narrativo de la novela que omite su 

entramado filosófico e histórico para subrayar, con humor, las incongruencias de la trama 

(necesariamente surgidas de esa omisión): “La mocita […] era redondita, blanca, graciosa, 

bonita y tenía un famoso desenvolvimiento de caderas en que Pablo no había fijado su 

atención. Verdad es que Virginia era hermana de Pablo y es sabido que las hermanas nunca 

tienen caderas” (1899: 228)16. La sorna del liberal ilustrado que es Wilde evidencia el éxito 

popular de la obra a fines del siglo XIX y en las primeras décadas del XX. Un éxito que 

confirman las sucesivas reediciones del título, primero importado, luego impreso en Buenos 

Aires: Garnier (Paris 1884); Bietti (Milano 1897); Biblioteca de La Nación (Buenos Aires 1905 y 

1909); Louis Bernard (Buenos Aires 1922); Austral (Buenos Aires 1937); Sopena (Buenos Aires 

                                                        
13 De 1897, Paolo e Virginia. Storia di Saint-Pierre, es editada por Angelo Bietti entre Buenos Aires y Milán. 
El pie de imprenta en la página de guarda especifica: “Milano 36 corso P. Romana // Buenos Aires 239 
calle Tacuarí”. Para un análisis de la edición de libros por fuera de las fronteras nacionales y luego 
importados a América del Sur y la Argentina, en castellano u otras lenguas, a fines del XIX y en las dos 
primeras décadas del XX, ver Fernández 1998; Botrel 2001; Martínez Rús 2002. 
14 Ver al respecto el artículo de Sergio Pastormerlo en de Diego (2014: 1-31). 
15 Para un análisis del rol central de la literatura (novela) traducida en la sociabilidad literaria y el público 
lector de la primera mitad del siglo XIX en la Argentina, ver el trabajo de Ana Eugenia Vázquez (2018, 
en prensa).  
16 Para un análisis formalista del proceso de parodia al que recurre Wilde, ver Olga Caro (2008). 



 

 

 

59 

 

 

 

1942); Tor (Buenos Aires 1943); Juventud Argentina (Buenos Aires 1944); Poseidón (Buenos 

Aires 1946). A la inicial traducción del abate Altea (de 1798), se añade a partir de 1938 la 

versión que Luis Cernuda había preparado para Espasa-Calpe Madrid en 1933 y que ahora se 

edita en la colección Austral17. “Telas de hilo de Godelur, muselinas de Daca, lisas, rayadas y 

transparentes como el día; sedas de Surta, de un hermoso color blanco […] tafetanes rosas, 

rasos o pesados, pequines esponjosos como el paño, mahones blancos y amarillos y hasta 

taparrabos de Madagascar”, traduce bellamente Cernuda: el juego de los nombres propios 

colabora con la experiencia exotista. 

“El método de vida de estas gentes era muy sencillo”, había escrito Wilde; lo cierto es 

que a partir de los años veinte, en las versiones argentinas del best seller de Bernardin el 

dispositivo exotista, compuesto por unos pocos rasgos idiosincráticos y ajenos, se expande a la 

vida del autor, despojado de su contexto:  

 

Bernardino de Saint-Pierre […] guarda en su oído los bosques azotados por 
el viento; en su visión los arreboles coloreados de los trópicos. Los 
huracanes de una realidad maravillosa; el silbido del viento; la espuma del 
oleaje; las formaciones de las nubes, sus matices, todo, en fin, en él 
claramente se destaca, avalúa y determina. Es un artista frente a la naturaleza. 
(1922: 7) 

 

En esta presentación de 1922, publicada en Buenos Aires en la colección las “Joyas 

literarias” de los Talleres Gráficos L. Bernard18, Bernardin entra en el régimen de percepción de 

sus personajes: viento, huracanes, espuma del oleaje19. El diseño de tapa hace del libro un cofre, 

la novela se presenta como una ficción lejana, cuyo propósito es divertir: “Joyas literarias ofrece 

al público argentino, por un precio ínfimo, ediciones semanales, novelas de los más celebrados 

autores, tanto nacionales como extranjeros, sin otra preocupación que la de proporcionar 

deleite e instrucción literaria, dentro de la más estricta cultura y sin ningún espíritu 

tendencioso.” (Lo tendencioso corría entonces por el lado de los emprendimientos editoriales 

de izquierda). 

 

                                                        
17 Sobre la colección Austral, ver de Diego (2006 : 91-92). Para un análisis formal de la traducción de 
Cernuda, ver Méndez Robles (2004). 
18 Publicadas por los Talleres gráficos Luis Bernard desde 1922, la colección “Joyas literarias” es un 
emprendimiento conjunto entre el propio Bernard y el sindicalista Leopoldo Durán. Sacaban una novela 
por semana, de 120 páginas, a 20 centavos; la mayoría eran traducciones. Hacia 1928, llevaban 
publicados 400 volúmenes. Ver al respecto Esposito y Delgado en de Diego (2006: 70-71). 
19 Comparar con la descripción del paisaje en torno a las cabañas de las dos familias en Paul et Virginie : 
« À l’entrée de ce bassin, d’où l’on découvre tant d’objets, les échos de la montagne répètent sans cesse 
le bruit des vents qui agitent les forêts voisines, et le fracas des vagues qui brisent au loin sur les récifs » 
(1788 [2019] 131). 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

60 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 6 

Pablo y Virginia, Buenos Aires, Talleres Gráficos L. Bernard, sin mención de traductor, 1922. (Fuente: 
Biblioteca Nacional Argentina). 

 

 

 

Las posteriores notas bio-bibliográficas perfeccionan la fórmula de la evasión. La 

edición Sopena de 1942 reduce la ciudad natal a un puerto sin nombre y la biografía del autor 

sigue la pautas de la novela de aventuras, con Robinson como guía y argumento de venta:  

 

Alma inquieta y aventurera, el espectáculo que en su primera infancia 
contempla en su ciudad natal, con su activo puerto, continuamente visitado 
por navíos que surcaban todos los mares, había de sorprender vivamente su 
imaginación ávida de lo ignoto. Sus lecturas –fue un entusiasta lector de la 
novela de Robinson Crusoé– y los relatos llenos de colorido, de exóticas 
tierras, que con frecuencia escuchaba de los labios de atezados marinos, le 
llevaron a una vida de viajes […] (1942: 7)  

 

Plenamente integrada, exotismo mediante, al circuito comercial de la evasión y del ocio, 

la novela se potencia con el esquema del melodrama y esa fusión le asegura el ingreso pleno en 

el mercado masivo de bienes culturales. En la edición del 44 de la Biblioteca Primor (Editorial 



 

 

 

61 

 

 

 

Juventud Argentina, fig. 7), la ilustración de tapa simula un afiche de película, los peinados son 

contemporáneos, Pablo se parece a Stewart Granger (clásico actor de films de mosqueteros y 

corsarios) y Virginia a Deborah Kerr o Ann Baxter, sus usuales compañeras de aventuras; las 

palmeras delinean el esperable fondo decorativo: el corte con el marco ideológico de origen es 

pleno. La solapa interna anuncia “páginas inmortales”, la memoria de la “literatura universal”:  

Fig. 7: Pablo y Virginia, Buenos Aires, “Biblioteca Primor”, Editorial Juventud Argentina, 1944. 

S/trad. S/ilustr. 

Uno de los amores más grandes y puros que recuerda la 

literatura universal es el consagrado en las páginas 

inmortales de PABLO Y VIRGINIA. […] ¡Cuántas abuelitas 

vimos llorar en silencio leyendo este libro! ¡Cuántos 

corazones de mujer han latido con las angustias de 

Virginia de Latour, la hermosa náufraga del San Gerán! 

¿Y qué dicen los bambúes que allá en Puerto Luis están 

velando rumorosos el eterno sueño de la novia 

inmaculada? ¡Cantan las dulzuras de un amor infinito y 

purísimo! (1944, solapa interna) 

 

La descontextualización no impide, sin embargo, 

las homologías procedimentales. Como comparte con el 

melodrama la matriz sentimental y el “estudio del corazón humano”, la novela del siglo XVIII 

se adapta con plasticidad a la transformación folletinesca y rosa: en el preámbulo de 1806 se 

jactaba el autor de que su obra era traducida, leída, amada por las mujeres (2019: 324). Aunque 

también por los hombres: en el prefacio de la edición de 1788 narra Bernardin que una tarde 

reunió a una dama “del mundo” y a “hombres graves que vivían lejos de él” para ver el efecto 

que su pastoral podía provocar en lectores de carácter tan dispar: “tuve la satisfacción de ver 

cómo todos derramaban lágrimas”20. Sabemos que la escena de lectura marcada por el llanto es 

una viñeta propia de la sensibilidad del siglo XVIII; Robert Darnton (1984: 242-243) 

famosamente analizó en las cartas de lectores a Rousseau el modo en que la lectura de La 

Nouvelle Héloïse despertaba suspiros y sollozos tanto en hombres como en mujeres. Pero en la 

                                                        
20 « Lorsque j’eus formé, il y a quelques années, une esquisse fort imparfaite de cette espèce de pastorale, 
je priai une belle dame qui fréquentait le grand monde, et des hommes graves qui en vivaient loin, d’en 
entendre la lecture, afin de pressentir l’effet qu’elle produirait sur des lecteurs de caractères si différents : 
j’eus la satisfaction de leur voir verser à tous des larmes. » ([1788] 2019: 110). 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

62 

 

 

 

Argentina de mediados del siglo XX, si nos fiamos de los paratextos de la Biblioteca Primor, 

esas conmociones sólo hacen llorar a las mujeres y colaboran por lo tanto con formas 

disciplinadoras del ocio: “en silencio” se dan el llanto y los latidos de la angustia que provoca la 

lectura. Veinticinco años más tarde, en La traición de Rita Hayworth, Puig reproduce con ironía 

esa dinámica de los años cuarenta –esa tonalidad afectiva, esa Stimmung de época– cuando le 

hace decir a Mita, insomne en su cama: 

[…] veo apenas el techo de yeso con la mancha de humedad negra, la forma 
de picos de montañas o de campamentos de beduinos no se ve en la 
oscuridad, o de barcos hundiéndose entre las olas en punta como triángulos, 
el naufragio de Pablo y Virginia quiénes eran me preguntó el Toto, la tengo 
un poco olvidada ¿cómo era? de lo más triste, de la biblioteca de la Facultad, 
¿y si la leyera y llorase? Berto se despertaría, no se despertaría con lágrimas 
solas, corren sin hacer ruido las lágrimas, las lágrimas en el cine, las lágrimas 
al leer María de Jorge Isaacs […] (1968: 93) 

 

“Mita, invierno de 1943” es el título del capítulo donde la madre de Toto expresa su 

malestar existencial con giros –de lo más triste, ¿y si leyera y llorase?– donde resuenan los 

“corazones de mujer [que] han latido con las angustias de Virginia” y las mujeres que lloran “en 

silencio leyendo este libro” (que será de hecho publicado un año más tarde, en la Argentina de 

1944); tampoco Mita puede despertar al hombre que duerme a su lado con el silencioso llanto 

de su congoja. Un tercer vórtice del triángulo de lágrimas se da con la mención de María de 

Jorge Isaacs, cuyo prólogo también invitaba al lector a interrumpir la novela con sesiones de 

llanto: “y si suspendéis la lectura para llorar, ese llanto me probará que la dulce y triste misión 

ha cumplido fielmente”21. Esta ecolalia de palabras ajenas presentes en el monólogo interior de 

Mita arma el tejido de la oralidad y la tradición en Puig y propone una historia posible de la 

sensibilidad, los afectos y la lectura, que une a María de Isaacs con Pablo y Virginia y las 

ediciones populares de los años cuarenta. Se trata indirectamente, además, de un registro del 

pacto melodramático que se establece entre Pablo y Virginia y sus lectoras argentinas en el 

momento, quizá, de su mayor inserción –o imposición– en la sensibilidad de época, como parte 

del proceso de construcción social del género: un pacto que atribuye a las mujeres determinadas 

emociones y que Puig percibe y vuelca, veinte años más tarde, con precisión e ironía, en La 

traición de Rita Hayworth.  

Ahora, ese pacto es indiferente a los códigos estéticos y a los sistemas de representación 

ideológica que se encuentran ligados al marco de producción del texto, que es la crisis de la 

Ilustración. Sin esos códigos, Paul et Virginie puede sin dudas, venturosamente, convertirse en la 

                                                        
21 Para una hipótesis sobre los lazos estructurales entre María y Paul et Virginie, ver McGrady 1965.   



 

 

 

63 

 

 

 

obra que parodiaba Eduardo Wilde: un texto donde la motivación de los actos rivaliza con 

aquellos “suicidas por felicidad” que criticaba Borges en el prólogo a La invención de Morel. En la 

vereda opuesta, la bibliografía crítica de las últimas décadas apunta a la necesidad de recuperar 

esos códigos históricos para seguir la coherencia causal de la novela. Sabemos, como lo 

desarrolló brillantemente Genette (1968), que la verosimilitud de los sistemas de causación es 

histórica y que la motivación de los actos responde en parte a un conjunto de máximas 

explicativas que permanecen implícitas y dependen de contextos específicos de interpretación. 

Es por eso que sin los protocolos de lectura y el conocimiento de las polémicas del siglo 

dieciocho que tensionan el texto, difícilmente pueda desplegarse y entenderse la motivación 

histórica de las secuencias narrativas en Paul et Virginie. Algunos puntos, relevados por la crítica: 

la discusión sobre el carácter artificial o natural del pudor que explica el incomprensible 

rechazo de Virginie de desvestirse para nadar y no morir (Duflo y Racault 2019: 35-40); el ideal 

de bienfaisance laica y de solidaridad cívica (Sgard 2000: 159) que motiva el desconcertante 

episodio de la esclava negra; el tema de la paisana pervertida que pierde su inocencia al entrar 

en contacto con la urbe, ejemplar en Restif de la Bretonne; la estética de lo sublime de Burke 

que inscribe la descripción del naufragio en la ambigüedad del placer y del miedo (Delon 1989); 

el motivo de “la petite société” que propone un ideal utópico y explica la peculiar comunidad 

que se repliega en la isla (Racault 1986b). 

Lo que se pierde, lo que se gana: aislado de sus claves de origen, ajeno a toda 

hermenéutica historizada, el texto se sostiene en el potente desarrollo de su fábula y en la 

reorientación melodramática, que le otorga un nuevo marco de lectura. Lo llamativo es que a 

pesar de la fuerte descontextualización, los géneros históricos que moldean la trama –el idilio 

pastoral y la utopía– producen lecturas argentinas que también actualizan la nostalgia 

primitivista (unida al idilio) y la expectativa política (que nace de la utopía): como si esos temas 

se desgajaran insensiblemente de las instancias genéricas insertas en la ficción de Bernardin con 

nuevas implicancias ideológicas, en otros tiempos y lugares, debido a un poder surgido de las 

formas. 

III. Utopía: una lectura americana 

En los inicios del siglo XVIII, América –antes que Oriente– cumple el rol de ailleurs utópico de 

Europa. Jean Sgard (1977) llamó “esperanza americana” de la primera ficción de las Luces a la 

representación del continente americano como sueño augural y regreso a los comienzos; Jean-

Michel Racault (1995) insiste sobre el carácter documental de relatos cuyo estatuto lógico es 

ambivalente, entre factualidad y ficción. En la Francia de la edad clásica, el mito americano de 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

64 

 

 

 

la edad de oro debía así intervenir, hacia 1730, en los destinos novelescos de un Cleveland o de 

un Des Grieux. Esto a su vez suponía observar, en plena Ilustración, desde el prisma de la 

utopía, las colectividades coloniales –en particular las del imperio jesuítico del Paraguay– a 

través de los textos que misioneros y cronistas ofrecían para moldear la potente figura del 

“sauvage de bon sens”: un dispositivo ficcional que habilitó, tal como observa Marc André 

Bernier (2016: 29), experiencias de pensamiento en Francia que trascendían por completo el 

esquema geopolítico del nuevo continente. 

También Bernardin de Saint-Pierre soñó su gran proyecto americano. L’Amazone, 

novela inconclusa redactada entre 1800 y 1803, narra las aventuras de un emigrado francés que 

huye del Terror en busca de algún refugio para él y su familia; en el nacimiento del río 

Amazonas descubre una perfecta colonia cosmopolita cuyo gobierno se inspira en Platón. 

Fundada por el hugonote Antoine Bénézet, esa colonia quiere “restablecer en los pueblos los 

sentimientos más simples de la naturaleza”22. Sin embargo, la novela queda incompleta, como si 

el breve idilio de Pablo y Virginia escrito quince años antes y situado en el Pacífico hubiese 

agotado la vena utópica en Bernardin. Lo cierto es que Paul et Virginie aparece en un momento 

en que la imaginación utópica se desplaza desde América hacia las islas del Pacífico: entre 1771 

y 1779 se publican el Voyage autour du monde de Bougainville y el Supplément au voyage de 

Bougainville de Diderot, donde Tahití se erige como la Nueva Citera23. El desplazamiento de una 

geografía exótica por otra marca cierto agotamiento del modelo utópico americano: “se mettre 

à l’école des sauvages américains” –como escribía eurocéntricamente Jean Chinard en 1913 

(220)– no parece ya ser un destino deseable a fines del XVIII, lo que tal vez da cuenta del 

abandono por parte de Bernardin, a comienzos del XIX, de la novela que debía suceder en la 

Amazonía. 

Habrá que esperar las primeras décadas del siglo XX, en Buenos Aires, para que el 

sueño inconcluso de L’Amazone se realice finalmente en Anaconda, la editorial del menor de los 

hermanos Glusberg. En 1937, en una edición publicada en la serie “Biblioteca de Gran amor”, 

Lázaro Liacho, escritor cercano a Boedo, propone una lectura americana de Pablo y Virginia que 

reactualiza potentemente la inicial geografía utópica de las Luces. Liacho percibe finamente en 

                                                        
22 « ramener les peuples aux sentiments les plus simples de la nature » ([c. 1800] 1980 : 33). 
23 Sobre los “salvajes” americanos de Tierra del Fuego había escrito, en cambio, Bougainville, que eran 
“pequeños, feos, flacos, de un hedor insoportable” (1771: 155), dando cuenta de la sutil devaluación de 
América y de sus habitantes otrora soñados. El contacto con el americano, en ese relato, dista de ser 
utópico: un niño de doce años, creyendo que eran un amuleto, se traga las astillas de un espejo que los 
europeos le habían regalado. El niño muere en medio de horribles sufrimientos y de inútiles magos 
malabaristas (“jongleurs”) que llevaban “el pelo empolvado y en la cabeza dos alas blancas similares al 
casco de Mercurio” (1771: 159). Cierra Bougainville el episodio: “Y se fueron con la idea de que éramos 
seres malvados; pero, ¿cómo no perdonar su resentimiento dadas las circunstancias?” (1771: 161). 



 

 

 

65 

 

 

 

el texto de Bernardin las marcas formales y estructurales de la utopía y a partir de ellas teje, en 

un denso prefacio, su propia ensoñación utópica: en América, con inmigrantes urbanos del 

siglo XIX que zarpan hacia un espacio idealizado donde sus hijos –Pablo y Virginia– serán 

“criollos” ajenos a los males de la civilización. La representación de ese mundo se nutre de la 

simplificación de las teorías de Rousseau y del tópico de la bondad natural, opuestos a la dura 

metrópolis de origen: 

 
[…] Pablo y Virginia son criollos e ignoran la vida en medio de la 
civilización, cuyo centro sus padres se vieron obligados a huir debido a 
las persecuciones que sufrían a causa de los prejuicios de la época. Las 
multitudes europeas de principios del siglo pasado también sufrieron el 
mal de la vida sobrellevada en mezquindad y sobresaltos, dentro de las 
metrópolis. Un estado de sangrante egoísmo dominó a la gente. La 
profunda crisis que siguió a las guerras napoleónicas determinó el 
fracaso de lo individual, y el hombre sintió que el medio ambiente le 
estrechaba hasta paralizarse. La imaginación de Saint-Pierre escapó por 
sobre los muros de la urbe y se aferró a la teoría de Juan Jacobo, no sólo 
porque le brindaba la posibilidad de rehacer su existencia, garantizando 
el libre juego de su espíritu, sino también a causa de que le alejaba del 
centro que era su perdición […] Más allá de los mares […] existía un país 
de maravillas donde el individuo realizaría todas sus esperanzas. Para 
conquistar esa dicha, claro está, era indispensable salir de Europa. […] 

La juventud, asentada en las grandes ciudades, sintió el despertar, y es 
entonces que se inician las grandes corrientes migratorias. Había que 
salvarse de los males de la vida sedentaria […] dejar de mirar desde la 
ventana el ir y venir de los vecinos por las calles, encerrados en las 
barreras de la ciudad. El espíritu de Robinson alborotó el alma de los 
muchachos esclavizados a la urbe. Ellos sintieron de pronto que eran 
alguien y que podían emprender un nuevo camino, sin fiar más que en 
ellos mismos. Atala les estaba indicando la meta, y el mundo 
desconocido era fácil terreno para la prueba. Y el amor […]  puro con la 
mujer única y eterna, en medio de la naturaleza, bajo el canto de la selva 
y de los pájaros, al calor de la vida sana y de la conciencia pura, también 
estaba en el nuevo mundo, más allá del mar, lejos de Europa (Liacho, 
1937: 9-10). 

 

Liacho inscribe la utopía iluminista en el devenir histórico nacional mediante un 

deslizamiento imaginario que va de los exiliados metropolitanos en las colonias francesas 

ultramarinas, en el XVIII, a los jóvenes inmigrantes europeos que en el XIX se dirigen a 

América: a ellos “Atala les estaba indicando la meta”. Ahora bien, para armar ese pequeño 

escenario el prologuista recupera, desde la poética (entendida como conjunto de 

procedimientos y recursos), las secuencias narrativas que articulan la novela de Bernardin y que, 

ya de manera general, configuran estructuralmente las microutopías de la segunda mitad del 

siglo XVIII: la crítica al lugar de origen, el relato de viaje, la idealización del destino, la utopía 

que puede fracasar e implica dolor. Estas marcas aparecen en el prefacio de Liacho, imbricadas 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

66 

 

 

 

en el esquema de la migración americana. Sabemos que en Paul et Virginie la pequeña sociedad 

se construye en contra de un núcleo de origen (Francia) habitado por el mal moral: la novela se 

inicia cuando las madres huyen de Europa, de la desdicha de Europa24. Lo que Liacho retiene 

insistentemente de este primer núcleo es el gesto de huida, la obligada migración desde un 

continente inhabitable hacia un espacio de esperanza. Ese giro responde a la propia historia, 

que el prologuista ofrece, camuflada, al lector argentino que en 1937 descubre la historia de 

Pablo y Virginia en una edición popular de Anaconda. 

En “Judío del nuevo mundo”, texto de 1943 que aparece en la revista Judaica, evoca 

Lázaro Liacho –pseudónimo de Lázaro Liachovitzky– la historia familiar, propia y colectiva, de 

emigración desde Lituania, a fines del siglo XIX, hacia la provincia de Entre Ríos y luego la 

ciudad de Buenos Aires: 

Mi bisabuelo Kive fue el verdadero jefe de la familia numerosa que con él 
llegó a la Colonia San Antonio, de Entre Ríos, después de cruzar toda 
Europa y el mar Atlántico, huyendo de los pogroms de Rusia. Habían 
partido rumbo a Palestina; el destino quiso que sólo se detuvieran en suelo 
americano. El gobierno turco no les dejó desembarcar en la tierra de sus 
antepasados, cuyas playas alcanzaron a contemplar, frente a Jaffa, desde a 
bordo. Tuvieron que deambular con angustia y desesperanza por Estambul, 
la de los diez mil perros, hasta que el Barón Hirsch les acogió en el pasaje de 
inmigrantes judíos que destinaba al Nuevo Mundo. (1990 [1943]: 71)  

 

El barco como unidad geográfica –“porción flotante de espacio, lugar sin lugar que vive 

por sí mismo, clausurado y al mismo tiempo abierto a lo infinito del mar”25, como lo describió 

agudamente Foucault (1967: 49)– transfiere formas de vida de un espacio a otro y es signo de 

expectativa y de angustia. Tanto en “Judío del Nuevo Mundo” como en la presentación 

americanizada de Pablo y Virginia, textos que funcionan en díptico, el barco lleva consigo un 

conjunto de anhelos que de algún modo quedan suspendidos en la propia temporalidad 

expectante del viaje. El entramado imaginario que propone Liacho mezcla las instancias 

ficcionales y factuales, de autonarración y de crítica literaria, de genealogía familiar y de 

proyecto colectivo intelectual, en base a la percepción de formas narrativas del discurso 

utópico: navío, viaje, analogía entre el espacio de partida y la tierra de destino. Tanto Mme. de 

La Tour y Marguerite como sus propios antepasados lituanos son el signo caduco de mundos 

                                                        
24 « Elles se consolaient en pensant qu’un jour, leurs enfants, plus heureux, jouiraient à la fois, loin des 
cruels préjugés de l’Europe, des plaisirs de l’amour, et du bonheur de l’égalité » ([2019] 1788: 145). 
Nótese que en el prólogo de Liacho ya no son las madres quienes emigran, sino los “padres”: en la 
elección del término se trasluce la voluntad de generalización. 
25 « morceau flottant d’espace, un lieu sans lieu, qui vit par lui-même, qui est fermé sur soi et qui est livré 
en même temps à l’infini de la mer ». 



 

 

 

67 

 

 

 

que la utopía debería conciliar en nuevos frutos: Pablo y Virginia (“criollos”) o los jóvenes 

argentinos –entre los cuales se cuenta el propio Lázaro– descendientes de esa migración. Más 

aún, en consonancia con las pautas genéricas que estructuran Paul et Virginie, el espacio 

americano (fantasmático en la presentación de Pablo y Virginia, real en “Judío del nuevo 

mundo”) a su vez presenta connotaciones proféticas, no exentas de dolor. Por de pronto la 

posibilidad del sufrimiento y del mal en la utopía, que en efecto aparece en los relatos de la 

segunda mitad del siglo XVIII: señala Jean-Michel Racault (1986: 427) que hacia 1760, como 

signo de repliegue respecto de textos anteriores más vastos, surge el motivo de las “pequeñas 

sociedades” que se organizan en espacios restringidos. Estas microutopías autárquicas, 

“genéticamente dependientes de la sociedad que critican”, forman islotes en medio del mal 

general; incluso a veces lo contienen26. Tanto en el texto de 1943 sobre la migración familiar a 

la Argentina como en el prefacio de Anaconda de 1937, Liacho retoma este esquema utópico 

en su versión parcial, escéptica, golpeado por fuerzas que pueden vencerlo: la sociedad y la 

naturaleza en la novela del Índico; la naturaleza salvaje –el mitema de la barbarie atraviesa el 

texto– en el relato de la migración americana. La migración a “la tierra genésica” americana está 

en efecto signada por la temprana muerte de un hermano amado, poeta, cuyos textos el viento 

esparce por la llanura: 

[…] las hojas se confundían con las aves marinas que buscaban gusanos en 
los surcos abiertos por primera vez en esa tierra genésica. Algunas hojas de 
fino papel se adherían a la tierra húmeda y luego eran destruidas por el arado, 
la rastra o la lluvia, perdiéndose para siempre al sumirse en la tierra […] El 
campo se fue sembrando con aquellas hojas manuscritas […] Una mañana tía 
Ester Jaie, cubierta la cabeza por un gran pañuelo para evitar que el sol le 
quemara el fino rostro blanco […] tomó una de esas hojas manuscritas […] y 
comenzó a leerla con acento musical […] “Bellos versos […] Ahora nadie se 
preocupa por la poesía en esta pampa” […] las hojas siguieron volando […] 
las repetidas aradas las fueron enterrando en el suelo de Entre Ríos. Allí 
están, en la tierra, semilla profética de Israel en los campos verdes del Nuevo 
Mundo. (1943: 74-75) 

Pablo y Virginia no pudieron escapar a las fuerzas desencadenadas por el 
hombre para imponer su dominio sobre la tierra. En este caso, la naturaleza 
misma se une a las fuerzas de lo humano, para castigar a las criaturas que 
quisieron liberarse de la tutela organizada de la sociedad contra el hombre. 
Virginia […] muere al regresar a la isla […] Un temporal hunde el navío […] 
No es posible mayor dolor y Pablo sucumbe después de haber soportado la 
desgracia mayor, dentro de su pequeño mundo (1937: 11) 

                                                        
26 También: la “petite société” al borde de la Propóntida en Candide (1759) contempla la imperfección y 
la falta; Candide abandona la sociedad ideal de Eldorado porque allí falta la mujer amada; en el domaine 
de Clarens en La Nouvelle Héloïse (1761), con el ahogo de Julie ingresa la muerte. Una dinámica similar 
aparece en Paul et Virginie: la irrupción del deseo de Virginie quiebra el orden de la isla y motiva el viaje a 
Francia que destruirá el idilio. Ver al respecto Bronislaw Baczko, Lumières de l’utopie (1978) y Racault 
1986b y 1995. 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

68 

 

 

 

 

Sin embargo, a diferencia del “pequeño mundo” de Pablo que desaparece, el “Nuevo 

Mundo” de la aventura familiar se nutre de la adversidad para progresar con los poemas del 

hermano muerto que anuncian la “semilla profética de Israel”. Ambos textos dialogan desde la 

forma: en “Judío del Nuevo Mundo”, la experiencia migratoria se narra desde la estructura 

utópica; en el prefacio de Pablo y Virginia, la secuencia utópica evoca la experiencia migratoria y 

ésta se cuela subrepticiamente en el análisis de la novela. Así, por ejemplo, en línea con los 

relatos y las viñetas judeoporteñas que publica en Mundo israelita y Judaica en las décadas del 

treinta y del cuarenta y en Dinámica porteña (ensayo que aparece en 1936, un año antes de esta 

presentación de Pablo y Virginia), Lázaro construye una topología y una épica del inmigrante que 

trasuntan extrañamente en el retrato que hace de Bernardin:  

 

En él se daban las formas de vida de su época, y Bernardino quería gozarlas. 

Grandes ansias de triunfar le acosaban, y no podía detenerse en búsquedas 

desesperadas e infructuosas. Persiguiendo el afán de llegar a ser alguien, se 

convirtió en un aventurero lleno de imaginación –en un hombre al encuentro 

de milagros que le permitieran surgir, en un atormentado que en más de una 

ocasión fue considerado loco. Los altibajos de su fortuna le permitieron 

conocer todas las formas de las esferas sociales, y en ellas hubo de 

representar algún papel que luego le valió para matizar su vasta obra literaria. 

Más que cultura tuvo experiencia y supo lo que convenía a los hombres. […] 

Sacudido por la vida de las grandes ciudades, sintiendo el turbión de las 

multitudes, perdido en la búsqueda de un destino […] 

 

Si en 1934, en Palabra de hombre, Liacho le dedicaba largas páginas de vituperio a El amor 

brujo, en 1937 la rocambolesca vida (en fase con los paratextos de las ediciones de época de P y 

V) que atribuye a Bernardin de Saint-Pierre presenta extrañas resonancias arltianas. En 

Dinámica porteña, a la manera de los ensayos de la década del treinta27, Liacho preguntaba “¿qué 

cosas agitan el espíritu del hombre de la gran ciudad?” (1936: 19). La respuesta, cuando uno 

recorre sus escritos de esos años, es ambivalente: por un lado, la épica individualista de quien 

quiere triunfar, hacer la América; por el otro, la prédica política colectiva del socialismo utópico 

e ilustrado, permeado por el romanticismo: una prédica unida en su caso al fortalecimiento de 

los lazos de la comunidad judía en la Argentina. 

Hijo de Jacobo Liachovitzky, “el más exuberante fundador de publicaciones periódicas 

en idish y pionero de la prensa judía en la Argentina” (Tarcus, 2007: 368), hermano de Carlos 

                                                        
27 La página de legales contiene esta definición muy en tono con la época: “Dinámica porteña es un ensayo 
sobre nuestra realidad, concebido en la gran metrópoli del Plata mientras se festejaba en sus calles el 
cuarto centenario de su fundación” (Liacho 1937). 



 

 

 

69 

 

 

 

Liacho –militante trotskista, periodista, traductor de La sagrada familia y de La lucha de clases en 

Francia (Tarcus, 2007: 368-9)– Lázaro Liacho (1904-1969) pertenece a un linaje de intelectuales 

letrados que buscan intervenir en la formación de las nuevas camadas de lectores surgidos al 

calor de la ley 1420 (Cattaruzza, 1993: 271) le sigue la traza en un estudio sobre Hechos e Ideas: 

desde los años veinte, participa en las publicaciones de la izquierda porteña Los pensadores y 

Claridad;  en la década del treinta escribe comentarios bibliográficos para Claridad y Hechos; 

durante el primer peronismo colabora en el suplemento cultural de La Prensa que dirige César 

Tiempo28. Como su hermano o su padre, y en línea con aquellos intelectuales de izquierda que 

buscan la “formación intelectual de los militantes a través de la producción y difusión de 

publicaciones que permitan analizar la nueva realidad política y económica del país y del mundo 

capitalista” (Graciano 2012: 6-8), Lázaro se interroga por los procesos de hibridación entre la 

tradición judía y la cultura latinoamericana y por los modos de construcción de una comunidad 

posible en el puerto de Buenos Aires, “en este trozo de nuevo mundo que tiene su eje en la 

dinámica porteña, americana hasta la médula por su pulso rioplatense y su fiebre cosmopolita” 

(1936: 22). Estas líneas de pensamiento –tradición judía, cosmopolitismo porteño, socialismo 

utópico– convergen en la vívida defensa del libro como instrumento de progreso: “traidor es 

todo aquel que no defiende sus derechos a la cultura”, escribirá en “El libro y la cultura” (1936: 

11)29. También allí evoca, con acento profético, la tradicional definición de los judíos como 

“pueblo del libro” (Dujovne, 2014): “Ezequiel, en su vibrante parábola, come el libro que 

Jehová le alcanza, y desde entonces fue su boca dulce como la miel” (1936: 12).  

Clásico polígrafo, Liacho colabora con el proyecto de Santiago Glusberg en Anaconda. 

Mimi Pinson (1937), las Poesías de Heine (1940), las Obras Completas de Rabelais (1944) son 

algunos de los textos que presenta (sin traducirlos), en sintonía con una práctica por lo demás 

frecuente en los intelectuales de la época, que con gran astucia militaban en los márgenes de 

estas ediciones de clásicos. “El libro es una parte de acción, y vive existencia propia. Está en 

perpetua acción. Es como una herramienta de trabajo que siempre está prendida por la mano 

del hombre, que el hombre no deja caer de sus manos” (Liacho, 1936: 13). Bajo la sombra de 

una colección llamada “Biblioteca Novelas de Gran Amor”30, Liacho busca ejercer 

solapadamente algún tipo de interpelación o de prédica, en un gesto que reduplica el propio 

esfuerzo de Bernardin y de Rousseau, que partían del concepto de ficción moral, de fábula, de 

apología (Charara, 2016) como modos de revelación progresiva de la verdad al lector: 

                                                        
28 Una breve bio-bibliografía puede consultarse en Cien años de narrativa judeoargentina, 1889-1989 (1990: 
70). 
29 “Sabemos lo difícil que es conocer y abarcar las costumbres, los tipos y el ambiente de una sociedad 
en formación, cuyos individuos traen viejas y arraigadas modalidades que se funden en el 
cosmopolitismo” (1936: 19).  
30 Pablo y Virginia aparecen en la “Biblioteca de Novelas de Gran Amor” junto a Graciela de Lamartine, 
Mimi Pinson de Musset, El diario de una mujer de Octave Feuillet. 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

70 

 

 

 

 
[Bernardin] había gustado de las teorías de Juan Jacobo Rousseau y con la 
retórica propia del romanticismo supo difundirlas mediante una historia de 
amor y sacrificio cuyo desarrollo acontece en la Isla de Francia, durante la 
colonización francesa, en la época en que la isla se encontraba en estado 
totalmente virgen. (1937: 9) 

 

Difundir ideas mediante una historia de amor; formar un lector americano; vender esos 

libros: la perspectiva se adapta a las aspiraciones ideológicas y comerciales de Anaconda, el 

segundo emprendimiento editorial de Santiago Glusberg. Hermano menor de Samuel, en 1923 

Santiago funda la editorial Minerva, seguida por las ediciones Librerías Anaconda, devenidas 

luego en Ediciones Anaconda (Mosqueda 2017: 278). Su sello editorial (fig. 8 y 9) –una 

portentosa serpiente asentada sobre libros– condensa un proyecto cultural y comercial de 

edición popular pensado desde América del Sur.  

 

  

Fig. 8  

Pablo y Virginia, Buenos Aires, Ediciones 

Anaconda, sin mención de traductor (trad. de Luis 

Cernuda), 1937, con un estudio preliminar de 

Lázaro Liacho, Col. “Biblioteca Novelas de Gran 

Amor” (Fuente: Biblioteca Nacional Argentina). 

Fig. 9  

Sello editorial de Ediciones Anaconda. 

 

 

 

Santiago Glusberg era un actor importante en la plaza porteña de los años treinta, en 

particular debido a las polémicas en torno a la disputa con los españoles por el mercado 

interno, el pago de derechos de propiedad intelectual y de traducción, la piratería editorial (una 

práctica por lo demás común entre los propios editores españoles). Sin duda Glusberg entraba 



 

 

 

71 

 

 

 

en las categorías que Gonzalo Losada, en ese entonces representante de Espasa-Calpe en la 

Argentina, o Guillermo de Torre, enérgico defensor de los intereses del libro español en la 

antigua colonia, definían con los motes de “expoliadores”, “piratas del libro”, “filibusteros que 

navegan con toda impunidad, a velas desplegadas, por el mar sin escollo de la Avenida de Mayo 

porteña” (de Torre 1933, en García 2006)31. Glusberg participa activamente de las operaciones 

a favor del libro argentino que culminarán, en 1933, en la promulgación de la ley de propiedad 

intelectual 11.723. Para los editores de literatura extranjera, lo que se jugaba en esa ley era la 

disputa por el monopolio de los derechos de traducción, hasta entonces en manos de los 

españoles que exportaban libros a América, y por el monto que habría que pagar por esos 

derechos una vez promulgada la ley en la Argentina: un escollo que libreros y editores patrios 

efectivamente sorteaban mediante ediciones clandestinas y copias fraudulentas32. Sin ir más 

lejos la edición de Pablo y Virginia presentada por Liacho absorbe, sin mención alguna del 

traductor, la versión que en 1933 Luis Cernuda había hecho para Espasa-Calpe Madrid. 

Glusberg avanzaba como argumento la necesidad de un libro barato, cuyos costos 

dependían en parte del pago (o no) de los derechos. Ese deseo a su vez respondía, simultánea y 

sinceramente, a una vocación intelectual y política de formación del público lector: colecciones 

como “Los conductores de la humanidad”, donde Glusberg edita a Nietzsche (Así hablaba 

Zaratustra), a Renan (Vida de Jesús), a Maquiavelo (El príncipe) reflejan ese proyecto. El nombre 

de las librerías y de la editorial Anaconda celebra el libro de Quiroga, que Glusberg publica en 

1942 con un estudio preliminar de Lázaro Liacho, en otra colección con fines formativos, la 

“Biblioteca de escritores de la democracia americana”33. Sin dudas Santiago recibió los destellos 

                                                        
31 Ver al respecto los ricos documentos que Carlos García exhuma en la Biblioteca Nacional de España 
y publica en “Notas sobre la cuestión de la propiedad intelectual entre España y Argentina. Ediciones 
pirata, Ferias del Libro y Agregados Culturales (1930-1938) [Inédito]” (2016), en particular las cartas de 
Gonzalo Losada (20 de diciembre de 1932) y del funcionario diplomático español José María Orozco (3 
de junio de 1933), así como el incendiario artículo que Guillermo de Torre publica en el periódico 
madrileño Luz, “La piratería editorial sudamericana” (6 de mayo de 1933). Para una discusión sobre la 
disputa comercial entre España y la Argentina como telón de fondo de la polémica del meridiano 
intelectual de Hispanomérica, ver los trabajos de Esposito 2010 y Falcón 2010. 
32 Una carta de Gonzalo Losada a Guillermo de Torre hallada por García (2016) recupera el fragor de la 
polémica: “El negocio que ahora se encuentra en pleno auge es el conocidísimo y aristocrático de las 
ediciones clandestinas. En La Nación vendrá usted viendo las planas o páginas que publica el tal 
[Santiago] Glusberg que Dios confunda por el daño que a autores y editores viene haciendo. Sabrá usted 
que se han presentado varios proyectos de reforma de la ley de propiedad intelectual y que al amparo de 
la xenofobia a que antes me refería unos cuantos señores al dictado, cuando no a sueldo, de los piratas 
del libro pretenden nada menos que la protección de la ley para piratear impune y “legalmente” a todo 
bicho viviente, haciendo que en la nueva ley se inserte una cláusula que les autorice a traducir con sólo 
el pago de un 10% de derechos todos los libros que les dé la gana.” (Losada 1932, en García 2016). 
Otro corresponsal descubierto por García (2016) cuenta cómo “exclusivamente con libros de ediciones 
clandestinas, todas a 0,95 pesos, Glusberg ha puesto unas librerías imponentes: una en Esmeralda 
esquina Lavalle, otra en Florida y Avenida de Mayo, en el local que en la esquina ocupaba [el joyero] 
Escasany, más las dos que tenía en Florida y Plaza Congreso, y los editores españoles tan tranquilos.” 
33 Esta colección, que no ha sido aún investigada, parece inscribirse en un posicionamiento antifascista 
de tintes americanistas frecuente en la época. El nombre completo de la colección es “Palacio de la 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

72 

 

 

 

de la singular amistad que unía, bajo la sombra tutelar de Leopoldo Lugones, a su hermano 

mayor Samuel con Horacio Quiroga, Ezequiel Martínez Estrada y Luis Franco34. Con ellos 

coincide en el “anticapitalismo romántico, el espíritu libertario, la sensibilidad antiburguesa” 

(Tarcus, 2009: 13); esas líneas ideológicas también se vislumbran en la presentación de Pablo y 

Virginia. El estudio de Liacho en efecto presenta, bajo sus formas más elementales y 

sedimentadas, las marcas de un socialismo utópico, estetizante. Tal vez como efecto de esta 

aspiración conceptual, en la reedición de 1943 el libro sale de la colección “Biblioteca de Gran 

Amor” para pasar a una colección generalista. Anticapitalismo, primitivismo, romanticismo 

antiurbano, rousseauismo son algunas de las señas que dan a la presentación la densidad de un 

ideario: 

 

El individualismo romántico vio un enemigo del hombre en la civilización 
dominante. Lo que en Rousseau era una convicción filosófica, una necesidad 
natural, una fuerza poética, una fuente espontánea de su vida, resultó un acto 
revolucionario en el sentimiento general, una meta de disconformismo, una 
tabla de salvación. (Liacho 1937: 10). 

¿Por qué resultan tan dolorosos y trágicos los detalles de ese idilio protegido 
por el mar, la selva y las fuerzan primitivas que lo alientan y fortalecen? Es 
que los hombres, por mucho que se aíslen de la civilización, no pueden dejar 
de sufrir su contacto. (Liacho 1937: 10).  

 

La imposible Arcadia con que sueña Liacho evoca el mito de Robinson y el rechazo de 

la vida en la ciudad, que llama a construir un bienestar individualista: “El espíritu de Robinson 

alborotó el alma de los muchachos esclavizados a la urbe. Ellos sintieron de pronto que eran 

alguien y que podían emprender un nuevo camino, sin fiar más que en ellos mismos.” Pero 

también Liacho le asigna a Pablo y Virginia un efecto político que empieza en la lectura transida 

de Napoléon Bonaparte, “entonces obscuro oficial de artillería”35, y culmina en revolución: “Y 

es que Saint-Pierre supo revolucionar a su generación y a los pueblos donde pudo llegar algún 

ejemplar de Pablo y Virginia” (1937: 9). Poco se condice, en realidad, esa revolución surgida del 

espíritu de Robinson con los principios doctrinarios al día en el año 1937; por lo demás es 

conocido el desprecio de Marx por la Robinsonade como forma de evasión de la conciencia 

infeliz y celebración de un hacendoso individualismo. Lo cierto es que a Liacho se le 

                                                                                                                                                                          

cultura americana. Biblioteca de la democracia americana ayer y hoy”. La sigla es un Partenón, con una 
veleta de los vientos que señala hacia el sur, según el tópico de América como conservatorio de la 
cultura universal durante la Segunda Guerra Mundial. 
34 El propio Liacho le dedicará a Luis Franco un ensayo en 1941: Poesía y verdad de Luis Franco. 
35 “Napoleón Bonaparte, entonces obscuro oficial de artillería, dejó correr su llanto leyendo el idilio 
desgarrante, y todas las mujeres de Francia amaron a la infeliz pareja”.  (Liacho, 1937 : 9). 



 

 

 

73 

 

 

 

superponen series ideológicas divergentes, con la propia experiencia migratoria trabajando 

como substrato.  

Unos años más tarde, en 1950, Albert Camus escribirá en L’homme révolté que Paul et 

Virginie es “un relato verdaderamente afligente, que no ofrece el menor de los consuelos”36. 

Erosionado en Francia por la tradición escolar37, simplificado por las estampas de Épinal y la 

iconografía saint-sulpiciana, Paul et Virginie, en la Francia de mediados del siglo XX, parece 

haber perdido parte de su potencia icónica, de su promesa de renovación de la sensibilidad. 

Para Liacho, en cambio, esa historia que tiene la fuerza de los comienzos interpela a hombres y 

mujeres por igual con la esperanza de un nuevo génesis, en un proceso de ensoñación lectora o 

rêverie que induce a la reinserción, en fábulas ajenas, de la propia experiencia histórica. La 

operación es posible por medio de la forma: la estructura narrativa de la microutopía del siglo 

XVIII le permite dibujar, en filigrana, la propia historia en el bastidor de la ficción. Esa 

inmersión, que superpone tiempos y espacios, actualiza los efectos del pasado y a la vez 

construye su propia carnadura a partir del esqueleto narrativo de Pablo y Virginia. Muchos de los 

que compraban los libros de Anaconda también eran hijos de la inmigración, clases medias 

deseosas de las “páginas inmortales” de Pablo y Virginia que ahora, al recibir este prefacio, 

obtienen una guía de lectura posible para la propia experiencia histórica: una trama para la 

aventura migratoria americana y argentina de fines del siglo XIX, entretejida en el hilo de esa 

otra historia que sucede en el Índico, a principios del XVIII. 

*  

¿En qué medida es siquiera imaginable para nosotros, lectores argentinos del siglo XXI, 

la posibilidad de recurrir a la estructura formal de una novela francesa de la Ilustración para 

contener y relatar el presente histórico? No se trata simplemente de unas pocas páginas 

fantasiosas escritas por un polígrafo algo olvidado: las cavilaciones de Lázaro Liacho buscan 

responder interrogantes profundos que en la Argentina de los años treinta, en pleno auge del 

ensayismo nacional, ocupan el espacio público. Quienes se identificaban con una sensibilidad 

de izquierda, quienes venían de una historia de migración o consumían los libros de Anaconda 

en busca de una “gran novela de amor”, podían reconocer en esta presentación de Pablo y 

                                                        
36 « Le roman d’édification, pourtant, reste assez loin de la grande littérature ; et le meilleur des romans 
roses, Paul et Virginie, ouvrage proprement affligeant, n’offre rien à la consolation. » 
37 Significativamente, las apropiaciones y embates (reducción, reformulación, censura) que el texto sufrió 
en Francia en el proceso de adaptación escolar durante el siglo XIX no se dio en la Argentina, donde la 
novela, hasta donde hemos podido investigar, no fue incluido en la currícula de la escuela media. Para 
un análisis del giro pedagógico y moralizador asignado a Paul et Virginie en Francia, ver el trabajo de 
Bernard Bray (1989). 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

74 

 

 

 

Virginia una sensibilidad, problemas comunes: el desarraigo, la esperanza de una tierra nueva, 

las utopías comunitarias, las tensiones entre proyectos colectivos e individualismo. 

Más hondamente, en esta Argentina de la primera edad de oro de la edición nacional, la 

pregunta es por la legitimidad de los textos que permiten analizar, encarnar, representar el 

pasado cercano. ¿Cómo referir la propia experiencia histórica, en base a qué materiales? 

Abunda en los años treinta el tópico de la nación joven, balbuceante en su habla, que recién 

acaba de celebrar su centenario. “Los pueblos nuevos tienen necesidad de historias capaces de 

remover ideas y dar vuelo a la imaginación creadora” (1944: 8), escribirá en este sentido Liacho 

en su prólogo a las Obras Completas de Rabelais. ¿Por qué no recurrir entonces al repertorio 

formal de una ficción francesa del pasado para dar cuenta del presente? Esta posibilidad de 

aprovechar la ficción y sus géneros históricos para iluminar la historia personal y colectiva está 

naturalizada en quien escribe, en quien edita, en quienes leen. La poderosa serpiente anaconda 

deglute libros, anida en ellos.  

“Fantasía y realidad” es otro tópico conceptual que aparece con frecuencia en los 

paratextos de obras clásicas de literatura extranjera en traducción en los años treinta y cuarenta, 

y que tendrá una posterior fortuna en textos escritos por los actores centrales de esos años, por 

ejemplo, Realidad y fantasía en Balzac de Ezequiel Martínez Estrada (1964). Son nociones que 

comunican factualidad y ficción y operativizan los procesos de inmersión ficcional como claves 

de lectura del presente. Más aun, al extraer de la médula formal de los textos aquellos 

componentes que permiten narrar ese presente, estas experiencias de lectura desestabilizan los 

sentidos instituidos y desarman la idea de alta literatura, así como el acaparamiento simbólico 

de la literatura francesa por parte de las élites en la Argentina. Sin duda nos parece algo ajeno 

este modo de percibir y de explotar la fuerza ideológica de la forma, de leer la estructura formal 

como quien lee desde un pentagrama para actualizar, a partir del relato utópico del siglo XVIII 

la expectativa política de principios del XX y a partir del idilio pastoral (como veremos en otro 

trabajo), la nostalgia primitivista del gaucho. Queda fuera de campo el modo en que los 

destinatarios leyeron la propuesta; la huella de ese proceso permanece sin embargo en el umbral 

de la novela y sugiere un código común y lectores implícitos. Podría hablarse de patrones de 

cultura, en el sentido en que lo entiende la historia cultural pensada por Clifford Geerzt o por 

Robert Darnton: esquemas que suponen convenciones retóricas y presupuestos culturales que 

en su momento buscaban construir un mundo simbólico legible y común.  

En verdad hoy resulta difícil imaginar experiencias de lectura donde la aprehensión de 

una forma literaria es tan vívida que permite abrirla, elegirla para contener la propia historia, y 

ofrecer esa historia a otros lectores, en el entendimiento de un desborde casi natural de la lógica 



 

 

 

75 

 

 

 

de la obra hacia el contexto externo a su lectura. La irreverencia sin supersticiones que 

menciona famosamente Borges en “El escritor argentino y la tradición” adquiere en esta 

tesitura una tonalidad más grave, porque remite a un esfuerzo colectivo de comprensión que se 

materializa en un proyecto pedagógico, comercial y popular de democratización de la cultura. 

En esa reapropiación se juega algo dramático y extremo, que presupone una fe absoluta en la 

letra, así como la afirmación de un lugar de enunciación preciso que se carga de resonancias 

nuevas ahora que para Lázaro Liachovitzky (1936: 19), algo ilusoriamente, “Buenos Aires es el 

trampolín que permite saltar al centro del mundo”.  

Bibliografía 

Aira, C. (1993). Exotismo. Boletín del grupo de estudios literarios, 3, 73-79.  

Bernardin de Saint-Pierre, J.-H. ([1788] 1999). Paul et Virginie. París : LGF. Ed. de Jean-Michel Racault. 

Bernardin de Saint-Pierre, J.-H. ([1788] 2019). Paul et Virginie. París : Garnier. Ed. de Colas Duflo y de 

Jean-Michel Racault. 

Bernardin de Saint-Pierre, J.-H. ([póst.] 1980). L’Arcadie et L’Amazone. Genève : Slatkine. Ed. de 

Raymond Trousson. 

Bernardin de Saint-Pierre, J.-H. (1792). Mémoire sur la nécessité de joindre une ménagerie au Jardin national des 

plantes de Paris. Paris: Didot le Jeune. Recuperado de https://gallica.bnf.fr Fecha de acceso: 24 de junio de 

2019.   

Bernier, M. A. (2016). Amérique. En B. Baczko, M. Porret, F. Rosset (Dirs.), Dictionnaire critique de l’utopie 

au temps des Lumières (13-35). Genève: Georg Editeur.  

Baczko, B. (1978). Lumières de l’utopie. Paris: Payot. 

Botrel, J.-Fr. (2001). “L’exportation des livres et modèles éditoriaux français en Espagne et en Amérique 

Latine (1814-1914)”. En J. Michon y J-Y. Mollier (Dirs.), Les mutations du livre et de l’édition dans le monde du 

XVIIIe siècle à l’an 2000 (219- 240). Laval: Presses de l’Université Laval. 

Bougainville, L.-A. de ([1771]). Voyage autour du monde par la frégate du Roi La Boudeuse et la flûte L’Étoile. 

Recuperado de www.wikisource.fr. Fecha de acceso: mayo 2019. 

Bray, B. (1989). Paul et Virginie, un texte variable à usages didactiques divers. Revue d'Histoire littéraire de la 

France, 89, 5, 856-878. 

Caro, O. (2008). Paul et Virginie selon Eduardo Wilde. Ponencia presentada en SAL, CRIMIC, 

Universidad de Paris 3-Sorbonne, 1-6. Recuperado de https://crimic-sorbonne.fr/seminaire-amerique-

latine-sal/manifestations-sal-avant-2015/reecritures-iii-2008-2009/paul-et-virginie-selon-eduardo-wilde/ 

Fecha de acceso: 13 de junio de 2020. 

Cattaruzza, A. (1993). Una empresa cultural del primer peronismo. La Revista “Hechos e Ideas” (1947-

1955). Revista Complutense de historia de América, 19, 269-289. 

Cernuda, L. (Trad.) (1933). Bernardin de Saint-Pierre, Jacques-Henri, Pablo y Virginia. Madrid: Espasa-Calpe. 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

76 

 

 

 

Charara, Y. (2009). Pensée morale et transformations génériques dans Paul et Virginie. Eighteenth-Century 

Fiction, 21, 2, 283-308. 

Chinard, G. (1913). L’Amérique et le rêve exotique : dans la littérature française au XVIIe et au XVIIIe siècle. 

Paris: Hachette. 

Cook, M. (2007). Bernardin de Saint-Pierre and Girodet: Illustrating the “luxury” edition of Paul et 

Virginie. Modern Language Review, 102, 975-989. 

Cook, M. (2008). The first separate edition of Bernardin de Saint-Pierre’s Paul et Virginie”. French Studies 

Bulletin, 109, 89-91.  

Cook, M. (2019). Paul et Virginie: Embellishing the Text. Modern Language Review, 114, 1, 22-34. 

Darnton, R. (1984). The Great Cat Massacre and other Episodes in French Cultural History. New York: Basic 

Books. 

Darnton, R. (1999). Two Paths Through the Social History of Ideas. En H.T. Mason (ed), The Darnton 

debate: Books and Revolution in the Eighteenth Century (251-294). Oxford: Voltaire Foundation. 

De Diego, J. L. (Dir.). (2015).  Editores y políticas editoriales en la Argentina, (1880-2000). Buenos Aires: 

Fondo de Cultura Económica.  

Delon, M. (1989). Le bonheur négatif selon Bernardin de Saint-Pierre. Revue d’Histoire littéraire de la 

France, 89, 5, 791-801. 

Dujovne, A. (2014). Una historia del libro judío. La cultura judía argentina a través de sus editores, libreros, 

traductores, imprentas y bibliotecas. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores. 

Esposito, F. (2010). Los editores españoles en la Argentina: redes comerciales, políticas y culturales 

entre España y la Argentina (1892-1938). En Carlos Altamirano (Dir.), Historia de los intelectuales en 

América Latina. II. Los avatares de la “ciudad letrada” en el siglo XX (515-536). Buenos Aires: Katz. 

Falcón, A. (2010). El idioma de los libros: antecedentes y proyecciones de la polémica “Madrid, 

meridiano ‘editorial’ de Hispanoamérica. Iberoamericana, X, 37, 39-58. 

Fernández, P. (1998). El monopolio del mercado internacional de impresos en castellano en el siglo 

XIX: Francia, España y ‘la ruta’ de Hispanoamérica. Bulletin Hispanique, 100, 1, 165-190. 

Flaubert, G. (2018). Édition des manuscrits de Madame Bovary de Flaubert. A cargo de Yvan Leclerc y 

Danièle Girard, Université de Rouen. Recuperado de: http://www.bovary.fr/ Fecha de acceso: abril 2019. 

Flaubert, G. ([1857] 2014). Madame Bovary. Jorge Fondebrider (trad.). Buenos Aires: Eterna Cadencia. 

Foucault, M. (1967). Des espaces autres. Conferencia presentada en el Cercle d’études architecturales, 14 de 

marzo: Recogida en Architecture, Mouvement, Continuité, (1984) 5, 46-49. 

García, C. (2016) “Notas sobre la cuestión de la propiedad intelectual entre España y Argentina. 

Ediciones pirata, Ferias del Libro y Agregados Culturales (1930-1938) [Inédito]”.  

Gaillard, Fr. (2014). « Elle avait lu Paul et Virginie » ou les moments parfaits d’Emma. Flaubert. Revue 

critique et génétique, 12, 1-14. 

Genette, G. (1968). « Vraisemblance et motivation ». En Figures II (80-92). Paris : Seuil, 2001. 



 

 

 

77 

 

 

 

Graciano, O. (2012). La escritura de la realidad. Un análisis de la tarea editorial y del trabajo intelectual 

del Anarquismo argentino entre los años 30 y el Peronismo. Izquierdas, 12, 72-110. Recuperado de 

www.izquierdas.cl. Fecha de acceso: marzo 2014. 

Lanson, G. (1894). Histoire de la littérature française. París: Hachette.  

Liacho, L. (1934). Roberto Arlt, dentro y fuera de El amor brujo. En Palabra de hombre (68-154). Buenos 

Aires: Talleres Gráficos Porter. 

Liacho, L. (1936). Dinámica porteña, Buenos Aires: Viau & Zona. 

Liacho, L. (1937). Prólogo. En Bernardin de Saint-Pierre, Pablo y Virginia (9-11). Traducción (no 

consignada) de Luis Cernuda. Buenos Aires: Anaconda, col. “Biblioteca Novelas de Gran amor”. Reed.: 

1941, 1943. 

Liacho, L. (1943). “Judío del nuevo mundo”. Judaica, 121. Recolectado en Cien años de narrativa 

judeoargentina: 1889-1989. Buenos Aires: Milá, 1990.  

Liacho, L. (1944). Prólogo. En Rabelais, Obras Completas (5-8). Trad. E. Barriobero y Herrán. Buenos 

Aires: Anaconda. 

Lionnet, Fr. (2010). Critical Conventions, Literary Landscapes, and Postcolonial Ecocriticism. En C. 

McDonald y S. Rubin Suleiman (Dirs.), French Global. A New Approach to Literary History (127-144). New 

York: Columbia University Press. 

Martínez Rus, A. (2002). La industria editorial española ante los mercados americanos del libro 1892-

1936. Hispania. Revista española de Historia, 62, 212, 1021-1058. 

McGrady, D. (1965). Las fuentes de María de Isaacs. Hispanófila, 24, 43-54. 

Méndez Robles, Salvador. (2004). Paul et Virginie en la versión de Luis Cernuda. Tonos. Recuperado de: 

www.um.es/tonosdigital/znum7/portada/monotonos/cernuda41.htm Fecha de consulta: julio de 2019. 

Mosqueda, A. (2017). Edición y redes epistolares. Samuel Glusberg, hombre de letras-editor en la Argentina de las 

primeras décadas del siglo XX (1919-1935). Tesis de Doctorado, Universidad de Alcalá de Henares. 

Mylne, V. (1965). The Eighteenth-Century French Novel: Techniques of Illusion. Manchester: Manchester 

University Press. 

Pastoureau, M. (2000). Bleu. Histoire d’une couleur. París : Le Seuil. 

Pastoureau, M. (2013). Rouge. Histoire d’une couleur. París : Le Seuil. 

Pratt, M.-L. (1992). Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation. London: Routledge. 

Racault, J.-M. (Comp.). (1986a). Études sur Paul et Virginie et l’œuvre de Bernardin de Saint-Pierre. La 

Réunion : Publications de l’Université de la Réunion. 

Racault, J.-M. (1986b). Paul et Virginie et l’utopie : de la ‘petite société’ au mythe collectif. Studies on 

Voltaire and the eighteenth century, 242, 419-471. 

Racault, J.-M. (1995), Pour une situation de Paul et Virginie dans les ailleurs fictionnels des Lumières. En 

T-N. Tchakaloff y F. Cheval (Comps.), Souvenirs de Paul et Virginie. Un paysage aux valeurs morales (220-

245). Saint-Denis de la Réunion: Adam Biro ed, Maison Française du Meuble Créole y Musée Léon 

Dierx. 

Rivera, J. (1981). El auge de la industria cultural (1930-1955). En Capítulo. Historia de la literatura argentina 

(95, 577-600). Buenos Aires: CEAL. 



 
 
 
Cámpora, M. (2020). Pablo y Virginia, americanos en la primera edad de oro de la edición argentina.  
Siglo Dieciocho, I, 51-78. 
 

 

78 

 

 

 

Sarlo, B. (1985). El imperio de los sentimientos. Buenos Aires: Catálogos. 

Segalen, V. (1908). Essai sur l’exotisme. París : Fata Morgana. 

Sgard, J. (1977). Prévost et l’espérance américaine. En AA.VV., L’Amérique des Lumières (51-59). 

Genève : Droz. 

Sgard, J. (2000). Le roman français à l’âge classique. 1600-1800. París LGF. 

Sorá, G. (2011). El libro y la edición en Argentina. Libros para todos y modelo hispanoamericano. 

Políticas de la Memoria, 11, 125-142. 

Tarcus, H. (ed.). (2007). Diccionario biográfico de la izquierda argentina. Buenos Aires: Emecé. 

Tarcus, H. (ed.). (2009). Cartas de una hermandad. Leopoldo Lugones, Horacio Quiroga, Ezequiel Martínez 

Estrada, Luis Franco y Samuel Glusberg. Buenos Aires: Emecé. 

Tchakaloff, Th.-N. y François Ch. (Comps.), Souvenirs de Paul et Virginie. Un paysage aux valeurs morales. 

Saint-Denis de la Réunion: Adam Biro éd., Maison Française du Meuble Créole y Musée Léon Dierx. 

Torsten, K. (2011). A. V. Humboldt, lecteur de Bernardin de Saint-Pierre. Sciences de la vie, littérature 

et nature tropicale. En Racault, Jean-Michel, Meure, Chantale y Gigan, Angélique (Eds.), Bernardin de 

Saint-Pierre et l’océan indien (435-451). París: Classiques Garnier. 

Vázquez, A. E. (2017). Puntos de partida para la literatura nacional: libros europeos, folletines franceses 

y gabinetes de lectura. Boletín del posgrado en Historia de la Universidad Torcuato Di Tella. (En prensa). 

 

 

CV de la autora 

Magdalena Cámpora es Doctora en Literatura Comparada por la Universidad Paris IV, 

investigadora del CONICET y profesora titular regular de Literatura francesa en la Universidad 

Católica Argentina y en la Universidad del Salvador. Actualmente investiga las 

transformaciones editoriales y los usos ideológicos de la literatura francesa en la Argentina del 

siglo XX para el libro El intérprete imprevisto. Ediciones populares de clásicos franceses en la Argentina. 

Ha co-editado, junto a Javier González, el volumen Borges-Francia (2011, Selectus). Ha editado y 

traducido la Correspondencia entre los poetas René Char y Raúl Gustavo Aguirre (2016, Edhasa) y 

prepara una edición crítica y traducción de Rojo y Negro de Stendhal (col. “Colihue Clásica”). 

 



 EL PENSAMIENTO DE ROUSSEAU: UNA TRICOTOMÍA
 1* 

ROUSSEAU’S THOUGHT: A TRICHOTOMY 

Cintia Caram 

Universidad Nacional de Tucumán 
cintiacaram@gmail.com 

Resumen 

El pensamiento de Jean-Jacques Rousseau y las interpretaciones que de él se hacen se estructuran en 
torno a la oposición entre pares de conceptos antagónicos: estado de naturaleza – estado social, amor de 
sí – amor propio, ser – parecer, hombre natural – hombre del hombre, salvaje – hombre social. Sin 
embargo, cuando intentamos distribuir en dos columnas cada pareja, vemos que los términos no se 
corresponden exactamente. La gran variedad de interpretaciones responde, en definitiva, al modo de 
entender los duetos conceptuales en los que Rousseau presenta su pensamiento. Lo que yo sostengo es 
que la teoría rousseauniana reemplaza la dicotomía clásica del contractualismo por una tricotomía 
dialéctica. Este esquema triádico sirve para diferenciar lo legal de lo legítimo en cuanto a la comunidad 
política; para entender el núcleo de su moral que se presenta en la oposición entre amor de sí y amor 
propio y, finalmente, a partir de lo anterior, para examinar la aparente oposición entre el hombre natural 
y el ciudadano. 

Palabras clave: Amor de sí, Amor propio, Individuo, Ciudadano, República. 

 

Abstract 
Jean-Jacques Rousseau’s philosophy, and his interpretations are structured around the opposition 
between two concepts: state of nature – social state, amour de soi – amour propre, to be – to appear, natural 
man – man from man, wild man – social man. However, when we try to distribute into two columns 
each pairs of opposing concepts, we can note that the terms do not perfectly correspond. There is a 
great variety of interpretations because of the different ways in understanding of the conceptual duets of 
Rousseau’s thought. I claim that Rousseau’s theory replaces the classic contractarian dichotomy for a 
dialectic trichotomy. This triadic scheme serves to differentiate the legal from the legitimate with respect 
to political community, to understand the moral core introduced in the opposition between amour de soi 
and amour propre, and, finally, to examine the apparent opposition between the natural man and the 
citizen. 

Keywords: Amour de soi, Amour propre, Individual, Citizen, Republic. 

 

 

 

 

 

 

                                                        
1* Recibido el 30/06/2019. Aprobado el 01/11/2019. Publicado el 01/07/2020. 



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

80 

 

 

 

I. Preliminares   

Rousseau es comúnmente leído a partir de la gran oposición entre el estado de naturaleza y la 

sociedad civil. De ella se derivan otros pares de conceptos opuestos que, a primera vista, 

parecen corresponderse con los primeros: amor de sí – amor propio; ser – parecer; hombre 

natural – hombre del hombre; salvaje – hombre social. Sin embargo, esta correspondencia no 

es exacta y los intentos por entender estos duetos conceptuales dan lugar a las más variadas 

interpretaciones sobre el pensamiento del ginebrino. Parece entonces que el recurso 

rousseauniano de la antítesis se complejiza en una suerte de juego poliédrico de oposiciones 

que le sirve tanto para criticar las sociedades históricas y su desarrollo de la desigualdad como 

para dejar sentado cuál es su ideal de comunidad política y de hombre. Pero la razón principal 

por la cual los conceptos opuestos a través de los cuales Rousseau va presentando su 

pensamiento no se corresponden exactamente tiene que ver con la forma misma de su filosofía, 

como afirma B. Bernardi: “Su pensamiento no se presenta como una exposición sino como un 

desarrollo. Este no produce un ordenamiento sino más bien una disposición. Se puede hablar 

de ‘work in progress’”. (Bernardi, 2014: 21). Esta disposición de las ideas evita que tengan un sentido 

fijo, por lo que, a lo largo de su desarrollo, no siempre quieren decir exactamente lo mismo. 

Esta polisemia puede ser la causa de la enorme disparidad de interpretaciones de la teoría del 

ginebrino.   

Lo que sostengo es que la teoría rousseauniana, a pesar de que estilísticamente apela a la 

lógica de la antítesis de conceptos, en realidad responde a la estructura dialéctica triádica, que en 

líneas generales está compuesta por un primer estado hipotético: el estado de naturaleza; un 

estado histórico al que Rousseau dirige las críticas, que ya tiene relaciones sociales constantes y 

que tiene una estructura jurídica aunque ilegítima; y un segundo estado hipotético normativo: el 

estado legítimo o República ideal. El esquema de tres términos sirve, en primer lugar, para 

analizar el estado de naturaleza teniendo en cuenta que “no hay que tomar las investigaciones 

que se pueden realizar sobre el tema por verdades históricas, sino sólo por razonamientos 

hipotéticos y condicionales, más propios para esclarecer la naturaleza de las cosas que para 

mostrar su verdadero origen” (D.D.: 132-3) y frente a él, el estado social, que es lo otro del 

estado natural. Permite también diferenciar lo legal de lo legítimo en cuanto a la comunidad 

política. En segundo lugar, los tres términos ayudan a comprender el núcleo de la moral 

rousseauniana, resolviendo la oposición entre amor de sí y amor propio. Finalmente, permite, a 

partir de lo anterior, examinar la aparente oposición entre el hombre natural y el ciudadano.  



 

 

 

81 

 

 

 

Es necesario reconocer que el esquema triádico de análisis del pensamiento de 

Rousseau tiene un antecedente en la propuesta constructivista de Rubio Carracedo, quien 

afirma:   

 

Todo parece indicar, pues, que Rousseau ha concebido una compleja 
dialéctica de tres constructos, el estado de naturaleza, el estado social 
histórico y el estado social normativo o contrato social. El primero marca la 
constitución originaria del hombre; el segundo marca el anti-contrato social, 
su descripción en negativo: justamente lo que no debe hacerse, el tercero, 
aunque aquí [en el Discurso de la desigualdad] queda casi implícito y 
meramente esbozado, es el modelo normativo positivo. (Rubio Carracedo, 
1990: 41) 

 

Según esta tesis, Rousseau se ubica en la confluencia de las tres corrientes principales 

del pensamiento político que se forman a partir del Renacimiento: realismo, iusnaturalismo y 

liberalismo. La metodología es la constructiva de un modelo regulativo de estado basado en la 

razón práctica que anticipa a Kant y su constructivismo trascendental. La idea principal, que 

pondría a Rousseau no sólo en la línea de Kant sino en la de Rawls, es que se construye un 

modelo de racionalidad a partir de una instancia fundacional –la naturaleza original del hombre, 

el contrato social o la posición original– mediante la construcción de su génesis normativa. Los 

tres términos del constructo normativo son, según Carracedo, el estado de naturaleza, el 

anticontrato y el contrato social normativo, y “la razón normativa va a establecer los principios 

de libertad e igualdad [que se obtienen del estado natural] desde ‘otros fundamentos’, esto es, 

mediante el constructo del contrato social” (Rubio Carracedo, 1990: 40). En general, mi 

propuesta coincide con esta y la extiende a otros aspectos del pensamiento de Rousseau como 

un esquema básico de interpretación de su pensamiento. No concuerdo respecto del análisis del 

término histórico, ya que no creo que este represente sólo lo que no debe hacerse. Hay cuestiones 

mucho más complejas en la descripción del nacimiento de las relaciones sociales como para ser 

vistas simplemente como un espejo en negativo. Además, el modelo normativo de la República 

sólo puede ser síntesis dialéctica de los dos términos anteriores si recoge algo de cada uno y los 

supera. Por otro lado, a pesar de que reconozco la influencia de Rousseau en Kant, establecer 

una línea hasta el neokantismo de Rawls me parece cuanto menos exagerado. 

También merece ser mencionada la tesis de George Armstrong Kelly, para quien 

“Emilio, (…) plantea lo que llamaré el patrón de la ‘triplicidad’ contra el ‘dualismo’ o la 

‘bipolaridad’ que frecuentemente se observa en las doctrinas moral y social de Rousseau” (2006: 

23). El análisis dual es el contraste de conceptos que se aplica a un momento determinado de la 

evolución de la naturaleza del hombre, “hombre real de la naturaleza y el ‘hombre natural’ de 



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

82 

 

 

 

los filósofos, entre la ley y el desorden y entre la moral y el aparato del sentido físico” 

(Armstrong Kelly, 2006: 24). El patrón triple, que también puede encontrarse en el Discurso de la 

desigualdad, aparece en aquellos escritos que hablan del desarrollo histórico de la condición 

humana y responde a las tres etapas principales de ese desarrollo: instinto, moralidad, ley. A 

cada una de estas etapas le corresponde, a su vez, tres sistemas de acción del hombre (el físico-

sensual; el moral-espiritual; y el político-legal) con sus respectivos ejes alrededor del cual la 

acción se organiza: los sentidos e instintos naturales; la conciencia moral; la voluntad general. 

Esto puede verse en el Emilio –la obra que A. Kelly considera la enciclopedia de Rousseau o 

piedra angular a través de la cual todos sus trabajos deben ser leídos (2006: 24)– que contiene, 

primero, una educación de la experiencia sensible, en el cuarto libro se entra en el orden moral 

y, finalmente, el libro quinto es la iniciación en la vida doméstica y política. Esta lectura de 

Rousseau me parece muy interesante y estimulante. Sin embargo, aun coincidiendo con ella, el 

esquema triple se aplica, en este caso, a un modo de entender la naturaleza humana y no es una 

propuesta de interpretación del corpus rousseauniano.  

En las líneas que siguen expondré cómo la tricotomía dialéctica sirve para explicar el 

pensamiento del ginebrino y solventa lo que no pocos estudiosos consideran incoherencias y 

contradicciones. En primer lugar, mostraré cómo sirve para interpretar la supuesta oposición 

entre estado de naturaleza y estado social; en segundo lugar, analizaré la necesidad de un tercer 

término que sintetice el dualismo de las pasiones que enfrenta el amor de sí al amor propio; por 

último, consideraré la oposición entre el hombre natural y el ciudadano buscando otra idea que 

reúna las características de ambos modos de ser del hombre frente a la corrupción de la 

sociedad, y que supere la división que, por otro lado, es siempre vista como la causa principal 

de desdichas.  

II. El estado de naturaleza y el estado social   

Una cuestión que divide aguas entre los estudiosos de Rousseau es la referida al Derecho 

Natural. R. Derathé abrió una línea de interpretación según la cual el ginebrino, en lo esencial, 

se mantiene en la tradición iusnaturalista y así lo expresa en la distinción realizada en el 

Manuscrito de Ginebra entre derecho natural propiamente dicho y derecho natural razonado. 

 

Rousseau afirma justamente que el derecho natural puede presentarse bajo 
dos aspectos bien diferentes según se aplique al estado de naturaleza o a la 



 

 

 

83 

 

 

 

sociedad civil. En el estado de naturaleza las reglas del derecho natural tienen 
su fundamento en los «principios anteriores a la razón», es solamente en el 
seno de la sociedad civil que ellas se convierten en máximas de la recta razón. 
(Derathé, 1970: 166) 

 

Por el otro lado, están los que sostienen que Rousseau rompe con toda idea de ley 

natural para dejar como única fuente del derecho a la voluntad general que surge de la 

convención. Este enfrentamiento radical entre uno y otro estado supone que las pautas 

normativas para la formación de una sociedad civil no pueden ser extraídas en ningún caso del 

orden de la naturaleza. En este sentido, Maurizio Viroli sostiene que “El artificio del cuerpo 

político representa una alternativa radical a las inclinaciones ‘naturales’ de la humanidad. 

Cuanto más perfecto sea el cuerpo político, más éxito tendrá en destruir las fuerzas naturales 

del individuo” (1988: 41). Uno de los peligros de negar que cualquier idea de orden moral 

anterior sea aplicable a las relaciones sociales y políticas es el absolutismo estatal, que no da 

garantías a los individuos frente a la omnipotente autoridad de la voluntad general. Para 

contrarrestar este peligro, la voluntad general deberá extraer su moralidad y su imagen de orden 

de otro lado que la naturaleza.  

Las interpretaciones dualistas dejan muchas aristas de la teoría rousseauniana como 

meras paradojas o llanas contradicciones. Mi intención no tiene que ver con presentar una 

versión acabada y sin fisuras del filósofo; no es posible hacerlo con ningún pensador y menos 

con Rousseau. Mi planteo de la dialéctica triádica intenta evitar ciertos saltos abruptos o lagunas 

que algunas interpretaciones no pueden resolver. Porque si consideramos, por ejemplo, la 

continuidad entre un estado y otro a partir de una idea como la ley natural que opera –aunque 

de distinta manera– en la naturaleza y en la sociedad, pueden subestimarse aquellas 

características que sólo aparecen con las relaciones constantes. Pero si rompemos con toda 

continuidad, resaltando la convención como el fundamento de la sociedad, cabe preguntarnos 

dónde está la diferencia entre distintas convenciones que, aunque fácticamente puedan 

mostrarse como mejores para la vida de sus miembros, en su fundamentación no es fácil 

mostrar aquello que la hace mejor o peor si no sale de sí misma. Dicho de otro modo, es 

necesario apelar a un criterio externo a la convención para poder juzgarla moralmente.     

 De lo anterior se deprende, además, el problema de cómo encajan en estos esquemas 

las sociedades que Rousseau efectivamente critica. Si lo que se plantea es una misma ley moral 

que operaría tanto en la naturaleza como en la sociedad, entonces el estado histórico, y sobre 

todo el contrato que da lugar a la ordenación política de esas relaciones sociales, tiene un 

carácter puramente negativo, es un “antimodelo” (Rubio Carracedo, 1990; 2006), lo que debería 

ser, pero no es. Por el otro lado, la ruptura de cualquier puente entre uno y otro estado 



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

84 

 

 

 

inhabilita la posibilidad de juzgarlo cuando no hace posible la democracia totalitaria, amén del 

mesianismo del líder que se identifica con la voluntad general (Talmon, 1956).  

La dificultad de comprender en un esquema dicotómico la presencia de un estado de 

naturaleza hipotético y condicional frente a una sociedad civil corrupta y desigual –tal y como 

aparece en el Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad entre los hombres–, y la 

descripción de otro pacto y otra sociedad civil de naturalezas muy distintas a las del Discurso –tal 

como aparecen en obras posteriores–, dio lugar a dos actitudes distintas frente al corpus 

rousseauniano. Por un lado, se ubican aquellos estudiosos que sostienen que hay grandes 

diferencias, insalvables hasta cierto punto, entre los Discursos y las obras posteriores, sobre todo 

el Contrato Social. Vaughan es el ejemplo clásico –por ser también el más radical– de esta 

posición para quien en los primeros escritos Rousseau aclama la libertad del individuo mientras 

que, a partir del Contrato Social, exalta los reclamos de la comunidad en contra de los intereses 

individuales (Vaughan, 1915: 1-5). Entre los más recientes, la diferencia no es tanto ideológica 

sino más de orden programático y de exposición. Por eso las obras de Rousseau pueden 

dividirse en tres grandes grupos: primero encontramos, los trabajos más tempranos que son 

críticos con la idea hegemónica de la época sobre las bondades del progreso de las ciencias. 

Luego, en orden cronológico de aparición, se encuentran los textos más positivos y 

propositivos en los que intenta resolver las condiciones de la corrupción, instalando y 

manteniendo instituciones legítimas. Por último, se encuentra el grupo de obras más 

personales, donde Rousseau intenta justificarse y donde expone su propia singularidad y 

autenticidad (Cohen, 2010: 7-9). 

Frente a los que no ven una continuidad conceptual entre las obras de Rousseau se 

encuentran los que sí creen en la unidad de base en el conjunto de las obras, una unidad dada 

ya sea por el concepto de libertad, ya por el concepto de amor de sí, ya por una unidad en la 

argumentación; según Rubio Carracedo hay una voluntad de exponer las ideas tal y como van 

apareciendo en las obras: “Se limitó voluntariamente a exponer en ese libro [el Discours sur 

l’inégalité] el diagnóstico social, dejando para futuros trabajos (el proyecto de sus Institutions 

politiques) la exposición del contrato social normativo, presentado como la solución política al 

problema social” (2008: 250). 

Para Armstrong Kelly, por su parte, la unidad está dada en la cuestión del hombre y el 

problema del mal por eso la argumentación de Rousseau intenta todo el tiempo explicar lo que 

pasó entre el bien natural y la sociedad corrupta. Por eso entiende que “La defensa del Emilio 

continuamente marca una reivindicación del Discurso de la Desigualdad porque Rousseau veía los 



 

 

 

85 

 

 

 

dos trabajos como exploraciones complementarias de una misma cuestión” (Armstrong Kelly, 

2006: 19). La idea de Vera Waksman (2016) de que es el amor de sí mismo la idea que no sólo 

da coherencia a la obra rousseauniana, sino que sirve de hilo conductor para su reconstrucción 

es muy potente y nos permite pasar a analizar la importancia de la relación entre el amor de sí y 

el amor propio, de lo que me ocuparé en el próximo apartado.  

El esquema tricotómico da consistencia a la unidad de base del corpus rousseauniano 

atendiendo a la expresión del propio Rousseau cuando afirma: “He escrito sobre diversos 

temas, pero siempre con los mismos principios: la misma moral, las mismas creencias y, si se 

quiere, las mismas opiniones” (L.B.: 928). El primer término de la tricotomía es el estado de 

naturaleza, punto de partida necesario para una reflexión teórica que busca justificar o criticar el 

orden social existente. La instancia previa a cualquier forma de estado político surge de la 

necesidad de descomponer el mundo social en sus partes más elementales para encontrar 

aquellos procesos que dan lugar a las relaciones sociales y las instituciones políticas. Pero el 

átomo de la sociedad es el individuo, por tanto, el análisis del estado presocial coincide con el 

estudio de la naturaleza humana. El método para tratar este estado hipotético y condicional es 

la conjetura, tal y como afirma Rousseau en el prefacio del Discurso sobre la desigualdad: “He 

iniciado algunos razonamientos; he aventurado algunas conjeturas, menos con la esperanza de 

resolver la cuestión que con la intención de aclararla y reducirla a su verdadero estado” (D.D.: 

123). 

De este estudio conjetural de la naturaleza humana se desprende una ruptura entre lo 

natural y lo social puesto que, si la sociedad civil fuera una continuidad de lo que ya existe en el 

estado de naturaleza, entonces este último serviría para justificar las desigualdades morales, 

sociales y políticas: 

  

En estos cambios sucesivos de la constitución humana es donde hay que 
buscar el origen de las diferencias que distinguen a los hombres, los cuales, 
según la opinión común, son por naturaleza tan iguales entre sí como lo eran 
los animales de cada especie antes de que diversas causas físicas hubieran 
introducido en algunos las variedades que observamos. (D.D.: 123) 

 

Las sociedades no están determinadas por la naturaleza humana –por lo menos no por 

la naturaleza originaria– sino que responden al factor agregado, artificial, de esta. El paso de un 

estado a otro no puede darse sino a través de un proceso gradual de modificación del entorno y 

de adquisición por parte de los individuos de facultades propicias para la vida en dicho entorno. 

Este proceso muestra el carácter de constituido de lo humano, porque la vida social es lo que 

hace de “un animal estúpido y limitado un ser inteligente y un hombre” (C.S.: 364). Una de las 



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

86 

 

 

 

funciones básicas del estado de naturaleza originario –también llamado de animalidad (D.D. 

nota XII: 214-8)– es la de mostrar que la pasión humana natural no es el egoísmo, sino el amor 

de sí, indiferente a los demás y atento sólo al bienestar propio. Como corolario, se afirma que 

todas las ventajas de la vida humana se alcanzan sólo en sociedad y esto es fundamental para la 

comprensión del pensamiento de Rousseau. No hay ningún pasaje de la vasta obra del 

ginebrino que pueda leerse como una verdadera nostalgia del pasado pre-social perdido. 

Incluso cuando afirma que “el estado de reflexión es un estado contra natura, y el hombre que 

razona es un animal depravado” (D.D.: 138), no debe entenderse esto como una oposición 

contra todo lo que hace del ser humano lo que es, sino que muestra lo que en la naturaleza no 

hay. En el estado de naturaleza, el salvaje sí tiene una armonía inmediata entre la voluntad y el 

instinto, pero también hay una ausencia de todo lo humano. Una segunda función que cumple 

el estado de naturaleza es mostrar, por contraste, lo que las relaciones sociales dan a los 

hombres, ya que la pura animalidad está marcada por la negatividad. Rousseau la describe a 

partir de una serie de negaciones, ella es todo lo que el hombre puede llegar a ser:  

 

errantes en las selvas, sin industria, sin habla, sin domicilio, sin guerra y sin 
vínculos, sin ninguna necesidad de sus semejantes, tanto como sin deseo 
alguno de perjudicarles, quizás incluso sin reconocer nunca a ninguno 
individualmente, el hombre salvaje, sometido a pocas pasiones y bastándose 
a sí mismo, no tenía más que las luces propias a tal estado. (D.D.: 159-60. Las 
cursivas son mías) 

 

 Pero este llegar a ser del hombre no está marcado por la necesidad, no es un desarrollo 

predeterminado por una naturaleza esencial de los hombres. En este sentido, hay que entender 

a Rousseau en la estela de los pensadores humanistas que ven en los hombres la posibilidad de 

ser tanto la mejor versión de ellos mismos como también la peor. Para Rousseau, “[en el estado 

social] sus facultades se ejercitan al desarrollarse, sus ideas se amplían, sus sentimientos se 

ennoblecen su alma entera se eleva a tal punto que, si los abusos de esta nueva condición no lo 

degradaran con frecuencia por debajo de aquella de la que ha salido, debería bendecir continuamente el 

instante dichoso que le arrancó de ella para siempre” (C.S.: 364 las cursivas son mías). Lo 

importante es resaltar que ese desarrollo del ser humano, ese elevarse por encima de su 

condición de animalidad, sólo es posible por las relaciones sociales. 

El segundo término de la tricotomía es el estado histórico sobre el que cargan las 

críticas. Sin embargo, el juicio que se hace de este estado debe dividirse en el aspecto social, por 

un lado, que no es necesariamente negativo, y en el aspecto político, que es donde apuntan las 



 

 

 

87 

 

 

 

críticas. El origen de los males de la sociedad no está en ella misma, “hago ver una cosa muy 

consoladora y muy útil al mostrar que todos esos vicios no pertenecen tanto al hombre, cuanto 

al hombre mal gobernado” (P.N.: 969, las cursivas son mías). Respecto a las relaciones sociales, la 

opinión oscila entre el pesimismo y el optimismo; si la vida de los hombres en sociedad está 

marcada por la pérdida de la unidad espontánea con la naturaleza –mal irremediable–, no es 

menos cierto que sólo se es humano en, y gracias a las relaciones sociales, que es donde se 

desarrollan las facultades más sublimes del hombre, la razón y la moral. En el estado natural 

existe un equilibrio entre lo que se puede y lo que se desea, que corresponde a la definición de 

felicidad; sin embargo, no hay conciencia de ella. La capacidad de felicidad o miseria aparece 

con la identidad y esta es un producto social. La identidad personal surge de la comparación y 

de la percepción de lo que uno mismo no es, las relaciones sociales son “la condición necesaria 

para la creación de la identidad individual, pero, al mismo tiempo, la vida en sociedad 

espontáneamente da lugar a diferentes formas de desigualdad moral y es la fuente del deseo de 

preferencia” (Viroli, 1988: 4). Los hombres establecen la sociedad teniendo en cuenta sus 

intereses particulares, la protección de sus bienes, su vida y su libertad, pero sobre todo en la 

conciencia de que las fuerzas de uno sólo no alcanzan para garantizar esos intereses 

particulares. Es ahí donde surgen las necesidades mutuas y el interés común, pero también la 

competencia. Debido al enfrentamiento de los intereses particulares y el interés común –“el 

interés privado tiende siempre a las preferencias, y el interés público a la igualdad” (M.G.: 295)– 

y de los intereses particulares entre sí, se hace necesaria una estructura jurídico-política que 

contenga y resuelva estos problemas.   

Respecto a la política, que se relaciona con lo social sin por ello confundirse, ésta es 

entendida como un arte que intenta contener los posibles males que acarrean las relaciones 

sociales, producto de la comparación y el deseo de preferencia. Toda estructura política se hace 

en nombre de los intereses de cada cual, el problema es que, si ésta no cumple con la función 

para la que fue creada, aunque se revista de un derecho positivo, no puede ser legítima porque 

no es justa. Lo que Rousseau condena de los estados históricos no es la falta de ley o la falta de 

gobierno sino la ley y el gobierno que mantiene y reproduce la desigualdad de intereses. Esta 

distinción aparece en el Manuscrito de Ginebra cuando afirma: 

 

Corrijamos, si es posible, mediante nuevas asociaciones, el defecto de la 
asociación general (…) Mostrémosle en el arte perfeccionado la reparación de los 
males que el arte incipiente hizo a la naturaleza (…) obtendremos el más firme 
apoyo de una sociedad bien ordenada. (M.G.: 288-9, las cursivas son mías) 

  



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

88 

 

 

 

Rousseau no se queda sólo con el diagnóstico de las sociedades históricas, sino que 

además trata de dar con el criterio para cambiarlas. El análisis del estado de naturaleza sirve 

para destacar la independencia y la suprema individualidad de la naturaleza de los hombres 

frente a la dependencia y la desigualdad de las sociedades históricas; y ese es el punto de partida 

de su teoría: “Todo está bien al salir de las manos del autor de las cosas: todo degenera en las 

manos del hombre” (E: 245). Pero, en el plano normativo, ese estado de naturaleza es 

insuficiente, el animal estúpido y limitado necesita de las relaciones sociales para moralizarse, 

para humanizarse y alcanzar la dignidad, y por eso apela a un elemento normativo distinto del 

estado natural, esta vez de carácter racional: la hipótesis del modelo de sociedad política. Y es 

en este punto donde la diferencia entre el estado legal y el estado legítimo se hace patente. La 

república como modelo político legítimo es el tercer término de la tricotomía. Comparte con el 

estado histórico una naturaleza humana modificada por las relaciones constantes, pero la supera 

en la medida en que no es sólo un estado de derecho por tener un sistema positivo de leyes, es 

además legítimo porque el ordenamiento de dicho estado utiliza como criterio el orden de la 

naturaleza, la armonía que ese orden detenta y que se conoció por la descripción del primer 

término hipotético y condicional. La legitimidad sólo puede alcanzarse si la autonomía de los 

individuos se traduce racionalmente en una comunidad política igualmente autónoma que es la 

república democrática.   

III. Amor de sí - amor propio  

Me he detenido bastante en el apartado anterior puesto que mi propuesta hermenéutica de 

tricotomía dialéctica tiene su núcleo en los tres términos de estado de naturaleza, estado de 

derecho y república legítima. De estos pueden derivarse los términos que se corresponden con 

la cuestión moral de la naturaleza humana. Las interpretaciones clásicas de este aspecto del 

pensamiento rousseauniano se dirimen en la oposición entre “dos pasiones muy diferentes por 

su naturaleza y sus efectos” (D.D.: 219). Todos los estudiosos vuelven sobre esta, ya sea para 

analizarla desde su perspectiva filosófico existencial (Gauthier, 2006; Audi, 2014), desde su 

perspectiva psicológica (Viroli, 1988), o tratado en su relación con la desigualdad política 

(Cohen, 2010). En la mayoría de los casos, esta oposición es usada para confirmar la dualidad 

antropológica que enfrenta al hombre natural y al hombre del hombre, y para reafirmar las dos 

posibles e incompatibles soluciones a las sociedades corruptas, el hombre natural y el 

ciudadano. Sin embargo, es también –y al mismo tiempo– el lugar donde más fácilmente puede 



 

 

 

89 

 

 

 

verse la necesidad de apelar a un tercer término que sintetice las características de una y otra 

pasión. Es por eso que en el análisis de las distintas posiciones respecto de esta dicotomía del 

pensamiento rousseauniano podemos mostrar la utilidad del esquema de tres términos y 

extenderlo al tratamiento de otras dicotomías.   

Tradicionalmente, Rousseau ha sido estimado uno de los pocos filósofos de la época 

que consideraban de manera claramente negativa al amor propio, como una pasión que acarrea 

todos los vicios y males de los hombres, en oposición al liberalismo clásico ejemplificado por 

Mandeville y sus elogios de los intereses egoístas de los hombres para constituir el bien público. 

Los estudios más recientes, sin embargo, tienden a matizar estas opiniones destacando algunos 

elementos positivos del amor propio rousseauniano. Dent (1992) es un claro representante de 

esta posición porque, para él, del amor propio derivan tanto las pasiones suaves como las 

crueles, dependiendo del lugar que se ocupa entre los hombres, es decir, de la posición que se 

tenga en la jerarquía social. Para este autor, el análisis se traslada, entonces, a la cuestión de qué 

significa y cuál es esa posición que se tiene en relación con los otros. El problema que tiene esta 

interpretación es que el amor de sí mismo es subestimado, por ser una pasión que no tiene 

presencia en las relaciones sociales, es decir, es una pasión propia y exclusiva del salvaje 

solitario. Aun así, se mantiene la dualidad entre las pasiones suaves y las crueles dependiendo de 

la posición que se tenga en la relación con los otros.  

De esto se deriva otra cuestión no menor, se desdibuja el carácter comparativo y 

competitivo del amor propio. Amor de sí y amor propio son prácticamente lo mismo. “El amor 

propio como tal consiste en el deseo –que Rousseau cree que es innato en cada uno de 

nosotros– de asegurar y mantener una posición social, al menos como «miembro de la raza 

humana», como una persona entre personas” (Dent, 1992: 47). Ambas pasiones consisten 

esencialmente en preocuparse por el propio bienestar, lo que cambia es la circunstancia. Pero si 

suponemos la identidad entre estas dos pasiones, es necesario considerar en algún caso un 

modo de ser pervertido en su naturaleza para explicar aquellas situaciones que saltan a la vista y 

que Rousseau critica. Es por eso que Dent introduce los objetivos inapropiados y las formas 

corruptas del amor propio para explicar las manifestaciones competitivas y viciadas de las 

relaciones sociales.  

Si distinguimos el amor de sí del amor propio, por ser esencialmente diferentes, aun así 

necesitamos separar dos modos de ser de la pasión que opera entre los hombres en la sociedad. 

“El amor propio aparece en dos formas, correspondientes a dos modos en los que puedo 

valorarme a mí mismo” (Cohen, 2010: 101): una forma igualitaria y otra que no lo es. La 

primera forma de amor propio, según Cohen, considera el propio valor como igual al valor de 

los demás, mientras que la segunda implica que en la consideración que cada uno tiene de sí 



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

90 

 

 

 

mismo se piensa como más valioso que los demás. En esta lectura de la oposición 

rousseauniana entre el amor de sí y el amor propio, la diferencia entre una y otra pasión vuelve 

a ser esencial. Mientras que el amor de sí no es competitivo, por eso –“del hecho de que yo me 

ame no se sigue que me ame más que a los otros; puede ser que no piense en los demás en 

absoluto” (Cohen, 2010: 101)–, cuando se desarrollan las relaciones sociales y con ellas 

aparecen las ideas de identidad y de autoestima, el amor de sí se vuelve amor propio, porque 

necesito del reconocimiento de mi propio valor por parte de los otros. Amor de sí – amor 

propio no igualitario – amor propio igualitario, son los tres términos que permiten dar cuenta 

de las pasiones que conducen a los hombres a actuar de acuerdo con el estado en el que se 

encuentran.  

En esta línea se encuentra el trabajo de Waksman, que parte de la idea de que “es 

necesario ir más allá de la oposición entre un principio bueno, llamado amor de sí mismo, y un 

principio malo, el amor propio” (2016: 19), para pensar en la posibilidad de una forma buena de 

amor propio. Esto da lugar, según la autora, a afirmar: “Habrá que hablar, entonces, del amor 

propio concentrado o expandido y entender que son estas las formas negativa y positiva 

respectivamente de aquel amor de sí, el cual no es más que un impulso vital proteico” 

(Waksman, 2016: 22). Si en el caso de Dent veíamos que el amor de sí aparece, ya sea 

minimizado en su importancia por no tener presencia en las relaciones sociales, ya sea 

identificado con el amor propio; en Waksman parece ocurrir lo contrario, todo se transforma 

en amor de sí mismo, siendo el amor propio –en su forma expandida y concentrada– formas 

distintas del amor de sí. Coincido plenamente con la autora en la consideración del amor de sí 

como un sentimiento natural, como impulso básico de todo animal a mantenerse en la 

existencia y también que la evolución de la naturaleza humana dio lugar a una pasión de signo 

distinto: el amor propio. Pero sobre todo destaco el modo en que concibe la necesidad de un 

tercer término, un centro radial desde el cual plantear las relaciones sociales. Ese centro es el 

estado de hombre. “El estado de hombre no es el estado natural ni el estado social y a ese 

estado debe llevar la educación de Emilio, para que pueda, luego, formar parte del estado 

político” (Waksman, 2016: 125). 

En mi opinión el tercer término no explícito –pero fácilmente rastreable– es el de una 

síntesis hipotética normativa entre los elementos propios de las relaciones sociales constantes –

comparación y competencia– resumido en el concepto de amor propio, y los principios 

anteriores a la razón –preocupación por la propia conservación y la piedad– que remiten al 

amor de sí. En el estado de naturaleza originario, hipotético y normativo existe aquello que 



 

 

 

91 

 

 

 

podemos llamar deber primordial de cada individuo, pero como la condición natural no es 

social, ese deber se vuelve exclusivamente hacia sí mismo.  

 

Nuestros primeros deberes son para con nosotros; nuestros sentimientos 
primitivos se concentran en nosotros mismos; todos nuestros movimientos 
naturales se refieren primero a nuestra conservación y a nuestro bienestar. 
Así, el primer sentimiento de la justicia no nos viene de la que debemos, sino 
de la que nos es debida. (E: 329) 

 

Además, se da una armonía con el conjunto de seres de la naturaleza, de tal modo que 

no existe tal cosa como el interés personal proveniente del amor propio, sólo hay el amor de sí, 

que es moralmente neutro por ser indiferente a los demás. Sin embargo, con la llegada de las 

relaciones sociales, la naturaleza humana se modifica y la pasión que corresponde al estado de 

derecho histórico es la de considerarse y compararse con los demás, que es el amor propio. 

Según vimos antes, el problema no son las relaciones sociales en sí mismas, sino lo que los 

hombres hacen con la comparación. El amarse a uno mismo es natural y no implica 

necesariamente comparación ni preferencia, pero al compararnos nos preferimos y, “al 

preferirnos a los demás, exige también que los demás nos prefieran a sí mismos, lo cual es 

imposible” (E: 493). Cuando esa desigualdad primera surgida de la comparación y la preferencia 

es confirmada, mantenida y profundizada por un sistema de derecho ilegítimo, no tenemos 

solamente un mal gobierno, sino también –y fundamentalmente– seres humanos y relaciones 

sin medida y sin orden, pues “ningún pueblo sería nunca otra cosa que lo que la naturaleza de 

su gobierno le hiciese ser” (C.: 404). 

“El amor de sí mismo es un sentimiento natural que lleva a todo animal a velar por su 

propia conservación y que, dirigido en el hombre por la razón y modificado por la piedad, produce la 

humanidad y la virtud” (D.D.: 219). Es decir, el tercer término entre el amor de sí y el amor 

propio no se trata de contextos que facilitan o corrompen la expresión del amor de sí originario 

y natural. El producto del amor de sí es la bondad natural, que no es moral y no es ella sola 

suficiente para hacer a los hombres morales. Se trata de que, en las relaciones sociales, que 

implican la comparación y la autoestima y la puesta en funcionamiento de voluntad libre, 

entendimiento y conciencia, otro fundamento dé lugar a la virtud. Es la razón la que le da lugar 

a esa tercera pasión, un amor propio no egoísta o un amor de sí moral, puesto que es ella la que 

descubre y enseña el orden de la naturaleza de modo que los hombres recuperen la armonía. 

 



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

92 

 

 

 

IV. La dualidad hombre natural – ciudadano  

Frente a la dualidad en los estados en los que el hombre vive (estado natural – estado social) y 

su repercusión en el ámbito psicológico-moral (amor de sí – amor propio), la cuestión 

antropológica-social también se expresará en términos antagónicos: el hombre natural se 

enfrenta al ciudadano. Estas dos formas de ser del hombre se presentan como los dos posibles 

remedios del mal que significa el estado social con sus manifestaciones perversas del amor 

propio: la competencia, la envidia y todos los vicios que acarrean. En ese sentido, el hombre 

natural se presenta como aquel que preserva los principios de la naturaleza humana aislándose 

del entorno social corrupto, mientras que el ciudadano es sometido a un proceso de 

socialización completa del yo, cuyo resultado es la identificación del yo individual con el yo 

común. En el Emilio la oposición aparece claramente: “Forzado a combatir la naturaleza o las 

instituciones sociales, es preciso optar entre formar un hombre o un ciudadano, porque no es 

posible formar al uno y al otro al mismo tiempo” (E: 248).  

Esta oposición fue canonizada por Shklar bajo la forma de dos modelos de utopía sin 

posibilidad de aunarlos en uno solo: Esparta y el hogar familiar, y sobre esos modelos se debe 

elegir entre el ciudadano y el hombre. Recuperar la tesis de Shklar es importante en la medida 

en que aún hoy suscita discusiones en torno a la lectura de Rousseau. Nicholas Dent, por 

ejemplo, sostiene que esta es una “lectura común” y que, sin ser una lectura errónea, “persiste 

en ciertas suposiciones muy generales sobre el significado y la intención de Rousseau, 

suposiciones que dan forma al carácter general de su tratamiento” (1992: 40). 

Por lo tanto, es necesario analizar cuál es su propuesta hermenéutica, pues no creo que 

sea tan simple como a primera vista parece. Según la autora, Rousseau se inscribe en la línea de 

los pensadores utopistas clásicos, cuyo objetivo principal era “bosquejar la espantosa distancia 

entre lo posible y lo probable mostrando en detalle como los hombres podrían vivir, aunque 

siempre se nieguen a hacerlo” (Shklar, 1966: 26). En el caso de Rousseau son dos los modelos 

utópicos, sin que puedan ser reconciliados: la ciudad de Esparta y un hogar tranquilo. Sin 

embargo, no es en los dos modelos donde residiría la originalidad de Rousseau sino en el hecho 

de que es necesario optar entre los modelos igualmente válidos. “Esto contiene el núcleo del 

diagnóstico de Rousseau sobre los males psicológicos de la humanidad. Todas nuestras miserias 

autocreadas nacen de nuestra condición mixta, nuestro estado mitad natural mitad social” 

(Shklar, 1966: 29). Según esta tesis, el foco no está –como comúnmente se entiende– en la 

existencia de dos modos de deber ser, sino en la cuestión de la necesidad de elegir. La fuente de 

desdichas del hombre se encuentra, entonces, en el deseo de conciliar lo irreconciliable. Frente 



 

 

 

93 

 

 

 

a la facticidad de la imposibilidad de optar, la legitimidad de la necesidad de elegir como 

hipótesis normativa se mantiene incólume. Como si en el hecho mismo de decidir entre uno u 

otro modelo, entre la vida del hogar tranquilo y la del ciudadano activo, se colmaran las 

necesidades del hombre. Para la autora, no se trata de la posibilidad real de uno y otro modelo, 

sino de que “ambos representan los polos psicológicos entre los que, desde Rousseau, las 

generaciones [de la humanidad] han oscilado” (Shklar, 1966: 50). Si esto es así, la propuesta de 

Shklar va más allá de las dos opciones y se ubica principalmente en una crítica al hombre de su 

época, que “nunca será ni hombre ni ciudadano; no será bueno ni para sí ni para los demás. 

Será uno de esos hombres de nuestros días, un francés, un inglés, un burgués: no será nada” 

(E.: 249-250).  

Para comprender mejor lo antes expuesto podemos recordar el análisis propuesto por 

Todorov (1997) que creo que se encuentra, en términos generales, en esta línea, aunque arriba a 

conclusiones diferentes. Para este autor, cuando los sujetos eran fragmentos de la ciudad, si se 

solucionaban los problemas de la segunda, sus miembros encontraban la felicidad; el problema 

surge con el nacimiento del individuo moderno. “Los caminos del ciudadano y del individuo no 

coinciden, y por razones evidentes: el objeto de sus trabajos no es el mismo; por un lado, el 

éxito del grupo, y por el otro, el de la persona” (Todorov, 1997: 26). Además, estos fines son 

incompatibles, y en esto radicaría la fuente de desdicha irreparable, la pérdida de la unidad y la 

imposibilidad de seguir ambos al mismo tiempo. En esto coincidiría con Shklar ya que, como 

decíamos, el problema se cifra en la falta de unidad y por ende en la necesidad de elegir. Para 

ella, el consuelo está en que “reconocer la elección es, al menos, escapar de la miseria irreflexiva 

de la actualidad” (Shklar, 1966: 51). Así planteada, esta propuesta parece subestimar la parte 

propositiva del pensamiento rousseauniano. La pars destruens es evidente, pero sobre ella se 

levanta la pars construens. El puente entre la crítica del Discurso de la desigualdad, como parte 

destructiva, y el Contrato social, como parte constructiva, aparece en la descripción del último 

grado de la desigualdad como el “término al que conducen finalmente todos los demás, hasta 

que nuevas revoluciones disuelven el gobierno, o lo acercan a la institución legítima” (D.D.: 187, las cursivas 

son mías). No puede desconocerse que todos los escritos de Rousseau están orientados por una 

voluntad de cambiar su situación.  

En el caso de Todorov, existiría otro camino en el destino que Rousseau propone para 

la humanidad y, aunque no esté tematizado explícitamente en las obras del ginebrino, podría 

resumirse en dos versiones distintas de ideal del individuo, ambas opuestas a la figura del 

ciudadano: el individuo aislado –que se corresponde con el modelo utópico del hogar familiar, 

de espaldas a la sociedad– y el individuo moral, habitante del mundo, educado para la 

humanidad. Este último, considerado un tercer camino “no se opone radicalmente a ninguno 



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

94 

 

 

 

de los otros dos [el ciudadano y el individuo solitario] pero los integra y articula alguno de sus 

elementos” (Todorov, 1997: 32). Si bien aquí está recogida la propuesta positiva y la voluntad 

de modificar la realidad social y política, el error está en minimizar la actividad política como 

aspecto fundamental en el despliegue de la naturaleza humana. No son pocos los pasajes en los 

que se advierte el rechazo de Rousseau a la idea de la sociedad general del género humano, así 

como también a cualquier forma de cosmopolitismo.  

La oposición entre hombre natural y ciudadano es entendida por Guénard (2014) en 

términos de dos proyectos tendentes a generar el amor a la igualdad.  

 

Rousseau presenta así, en el Emilio y en el Proyecto de Constitución para Córcega, 
dos tentativas para conciliar el amor de sí y el amor a la igualdad, según dos 
modalidades diferentes: en el primer caso, el amor de sí es singular y la 
igualdad es preferible a la distinción por motivos éticos (el gusto), en el 
segundo caso, el amor de sí es colectivo y el amor de la igualdad reposa sobre 
fundamentos políticos (el patriotismo). Pero en los dos casos, las condiciones 
de posibilidad del amor a la igualdad son estrictamente determinadas: la 
conservación de las costumbres corsas, por un lado, la educación natural de 
Emilio por el otro. (Guénard, 2014: 267) 

 

Estos dos casos coinciden con la formación de un ciudadano cuyo yo individual se 

diluye en el yo común –el patriotismo como fundamento político– o la educación natural del 

individuo –la formación ética del gusto– de espaldas a las tendencias corruptoras de las 

relaciones sociales. Sin embargo, Guénard presenta “Una tercera forma de pasión por la 

igualdad”, que es el amor de la igualdad como deseo de reciprocidad. Esta opción no 

desconoce la comparación que los hombres hacen de sí mismos, ni los intereses privados que 

defienden a la hora de participar de la asamblea soberana ni tampoco la estima que tiene cada 

individuo de sí mismo, sino que se levanta a partir de todos ellos y lo que exige es la 

reciprocidad. Es un hombre natural que ejerce activamente su rol de ciudadano de una 

República, es decir, es un individuo que participa de la soberanía y que, por eso mismo, 

fortalece su posición de individuo. 

V. Conclusión  

Es evidente que si algo define la pluma del ginebrino es que no nos deja indiferentes. Incluso 

en los estudios académicos no existen posiciones más objetivas, sino que estamos obligados a 



 

 

 

95 

 

 

 

elegir direcciones, optar por propuestas interpretativas distintas. En mi opinión Rousseau 

adopta el republicanismo como modelo de justificación de la obligatoriedad política –aquel que 

puede leerse en los autores clásicos de esta corriente–, pero sería un error creer que por eso 

estamos frente a un pensamiento premoderno. Rousseau reelabora los principios de la 

república sobre una base completamente nueva. La búsqueda de una regla legítima y segura 

para la administración del orden civil supone, en su caso, una investigación sobre la génesis de 

ese orden vinculándola con una profunda –y no menor– reflexión antropológica. Y los modos 

de entender al individuo en su naturaleza originaria, en sus deseos y sus pasiones, 

indudablemente responden a un individualismo profundamente moderno. 

Si tenemos en cuenta la oposición hombre salvaje - hombre civilizado del Discurso de la 

desigualdad, las conclusiones que se extraen son completamente negativas, una antropología que 

entiende que el abandono del estado salvaje es la puerta a los males de la humanidad no sirve 

para construir ni pensar una organización alternativa a la de la sociedad de su época. Aquí 

puede verse claramente la insuficiencia de un tratamiento dicotómico del pensamiento de 

Rousseau, puesto que, en este caso, las conclusiones son completamente pesimistas y de alguna 

manera contradictorias con el desarrollo de las ideas en obras posteriores. Si sostenemos que 

hay una coherencia general en el pensamiento de Rousseau, habría que pensar a Emilio como 

tercer término: el hombre que, sin ser separado de la sociedad, es natural porque es educado 

para ser menos dependiente de la voluntad arbitraria de los otros. 

Pero la dicotomía no sólo produce confusiones respecto al tratamiento del corpus en 

general.  También fracasa a la hora de interpretar los pares de conceptos a través de los cuales 

el propio Rousseau estructura su pensamiento. En ese caso, si volvemos a la oposición entre el 

hombre natural y el ciudadano del tratado pedagógico, me atrevo a decir que en el pensamiento 

de Rousseau ambos términos se presentan como insuficientes; el hombre natural de la edad de 

oro es pre-político, sólo tiene relaciones domésticas y familiares, y de ellas extrae todo el 

sentido de su existencia. En Esparta, el sujeto también toma su significado del todo social al 

que pertenece, aunque aquí ya hay relaciones políticas. En ambos casos estamos hablando de 

relaciones premodernas. La tricotomía viene en auxilio con un término que sintetiza estos dos 

conceptos siendo esencialmente moderno, la educación de Emilio tiene aquello que más lo 

acerca al orden natural, a los principios naturales del hombre –al modo del hombre de la edad 

de oro–, pero constituye relaciones políticas, ya no al estilo de los antiguos ciudadanos sino de 

una manera totalmente novedosa.  

Así como el significado de hombre natural puede referirse tanto al estado salvaje como 

al ideal social sin confundirlos, lo mismo sucede con dos modos de entender a la sociedad, ya 

que es el lugar donde la naturaleza es corrompida, pero es también donde la humanidad es 



 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

96 

 

 

 

posible en toda su plenitud, dependiendo de los modos de conducirla. Estos dependen del arte 

de la política, donde otra vez encontramos la expresión del pensamiento rousseauniano en 

forma de dicotomía. El establecimiento de las condiciones legítimas del Estado, del gobierno, 

de la ley, en suma, del Derecho Político, acorde a la libertad de los hombres, es el fin que se 

propone en el Contrato Social.  

La sociedad política ideal no es el producto de un mero cálculo de la razón 

instrumental, es un yo común, una persona pública, con una voluntad –la voluntad general– 

comparable con la voluntad libre de los individuos que la conforman. Pero la formación de ese 

yo común a través del cual los hombres recuperan el poder de gobernarse a sí mismos supone 

unos individuos capaces de recibir tal poder. Como afirma el ginebrino: “la libertad es un 

alimento jugoso, pero de fuerte digestión: son necesarios estómagos muy sanos para 

soportarlos”. (G.P.: 974). Por otro lado, la autonomía del hombre, la fidelidad a su propia 

naturaleza, la individualidad crítica y razonadora sólo puede alcanzar su plenitud en una 

sociedad que, a su vez, exprese la autonomía de sus miembros y sea conforme a los principios 

naturales y universales de la razón. Es decir, sólo el hombre natural puede ser, en el ámbito 

público, un ciudadano libre. 

Bibliografía 

Las obras de Rousseau son citadas de Rousseau, J.J. (1959-1995). Œuvres complètes, 5 vols. París: 

Gallimard, de acuerdo con las siguientes abreviaturas: 

C.: Les confessions. Tomo I.  

P.N.: Préface à Narcisse. Tomo II. 

C.S. : Du contrat social. Tomo III.  

D.D.: Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes. Tomo III. 

M.G.: Manuscrit de Genève. Tomo III. 

G. P.: Considérations sur le Gouvernement de Pologne. Tomo III 

E: Émile, Tomo IV. 

L.B.: Lettre à Christophe de Beaumont. Tomo IV. 

 

Armstrong Kelly, G. (2006). A General Overview. En P. Riley, The Cambridge Companion to Rousseau 

(Cambridge Companions to Philosophy; 8-56). Cambridge: Cambridge University Press. 



 

 

 

97 

 

 

 

Audi, P. (2014). Qu’ est-ce que Rousseau entend par liberté naturelle ?. En B. Bachofen & B. Bernardi 

(dir.), Philosophie de Rousseau (51-67). París: Classiques Garnier. 

Bernardi, B. (2014). Philosophie de Rousseau. En B. Bachofen & B. Bernardi (dir.), Philosophie de 

Rousseau (363-78). París: Classiques Garnier. 

Cohen, J. (2010). Rousseau. A free community of equals. Nueva York: Oxford University Press.  

Dent, N. (1992). Absolute and relative existence: man and citizen in Rousseau. Convivium. Revista de 

Filosofía, 3, 39-52.   

Derathé. R. (1970). Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps. París: Librairie J. Vrin. 

Gauthier, D. (2006). Rousseau. The sentiment of existence. Nueva York: Cambridge University Press.  

Guénard, F. (2014). Amour de soi, amour propre, amour de l’égalité. En B. Bachofen & B. Bernardi 

(dir.), Philosophie de Rousseau (261-73). París: Classiques Garnier. 

Locke McLendon, M. (2009). Rousseau, Amour Propre, and Intellectual Celebrity. The Journal of Politics, 71 

(2), 506-19. 

Rubio Carracedo, J. (1990). ¿Democracia o representación? Poder y legitimidad en Rousseau. Madrid: Centro de 

Estudios Constitucionales.  

Shklar, J. (1969). Men and citizens. A study of Rousseau’s social theory. Nueva York: Cambridge University 

Press.  

Shklar, J. (1966). Rousseau’s two models: Sparta and the Age of Gold. Political Science Quarterly, 81 (1), 

25-51. Recuperado de  http://www.jstor.org/stable/2146859 el 30/10/2013.  

Talmon, J. L. (1956). Los orígenes de la democracia totalitaria. Méjico: Aguilar.  

Todorov, T. (1997). Frágil felicidad. Un ensayo sobre Rousseau. Barcelona: Gedisa. 

Todorov, T. (1999). El jardín imperfecto. Luces y sombras del pensamiento humanista. Barcelona: Paidós.  

Vaughan, C. E. (1915). Rousseau as a political philosopher. En The political writings of Jean-Jacques Rousseau 

(1-117). Cambridge: Cambridge University Press.  

Viroli, M. (1988). Jean-Jacques Rousseau and the well-ordered society. Cambridge: Cambridge University Press. 

Waksman, V. (2016). El laberinto de la libertad. Política, educación y filosofía en la obra de Rousseau. Buenos 

Aires: Fondo de Cultura Económica.   

CV de la autora 

Cintia Caram es Licenciada en Filosofía y especialista en Ciencias Políticas por la Universidad 

Nacional de Tucumán, y Doctora por la Universidad de Castilla-La Mancha (España). Fue 

becaria del Programa Alban (Unión Europea) para los estudios doctorales, realizó una estancia 

de investigación en la École Normale Supérieure de París para acceder a la mención europea. 

http://www.jstor.org/stable/2146859


 
 
 
 
Caram, C. (2020). El pensamiento de Rousseau: una tricotomía.  
Siglo Dieciocho, I, 79-98. 
 

 

98 

 

 

 

Fue becaria posdoctoral de CONICET entre 2014 y 2017. Desde 2004 ha formado parte de 

diversos proyectos de investigación en Argentina y España. Participó en el Seminario 

Ilustración de la Fundación Ortega y Gasset de Madrid. Actualmente se desempeña como 

docente de la UNT. Ha publicado numerosos artículos en revistas y libros colectivos y en 2017 

publicó Qué Hombres, para qué Estados. Rousseau y la constitución del orden político legítimo en 

Prometeo. 



SENSAÇÕES FORTES, AÇÕES ENÉRGICAS: A IDEIA DE DOR COMO 

MOVIMENTO VIOLENTO DOS CIRENAICOS A DIDEROT 
1* 

STRONG SENSATIONS, ENERGETIC ACTIONS: THE IDEA OF PAIN AS A 

VIOLENT MOTION FROM THE CYRENAICS TO DIDEROT 

Clara Castro 

Universidade Federal do Paraná (UFPR) 
clara.castro@ufpr.br 

 

Resumo  
Este artigo estuda a história da ideia de dor entendida como movimento violento. A escola cirenaica 
parece ter sido a primeira a propor o prazer como um movimento suave e a dor como um movimento 
brusco. Na escola do Jardim, essa noção se desenvolve com a física corpuscular de Epicuro. No século 
XVII, o atomismo epicurista será retomado por Gassendi e disseminado, no século XVIII, sobretudo na 
obra de autores materialistas, como Diderot e d'Holbach. Essa questão parece estar mais bem 
desenvolvida na obra de Diderot, mas encontramos uma base mais sistemática tanto em d'Holbach 
quanto em Buffon. O objetivo deste trabalho é examinar a tradição da relação entre o movimento 
brusco e as sensações fortes, que culminará, no século XVIII, numa apologia das grandes paixões como 
as únicas capazes de conduzir a ações enérgicas, ou seja, a grandes ações. 

Palavras-chave : Dor; movimento violento; energia; sensações fortes; grandes paixões; grandes 
ações. 

 

Abstract 
This article discusses the history of the idea of pain understood as violent motion. The Cyrenaics seem 
to have been the first to propose pleasure as a smooth motion and pain as rough motion. Still in the 
Antiquity, this notion is developed with the corpuscular physics of Epicurus. In the 17th century, 
epicurean atomism will be reconsidered by Gassendi, and it will be popular in the 18th century, 
especially in the work of materialist authors such as Diderot and d'Holbach. This question seems better 
developed in Diderot's work, but we find a more systematic basis in both d'Holbach and Buffon. The 
aim of this article is to examine the relationship between rough motion and strong sensations, which 
culminate, in the 18th century, in an apology of great passions as the only ones capable of leading to 
energetic actions, that is, to great actions. 

Keywords: Pain; violent motion; energy; strong sensations; great passions; great actions. 
 

 

 

 

 

 

 

                                                             
1*  Recibido el 24/06/2019. Aprobado el 18/03/2020. Publicado el 01/07/2020. 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

100 
 
 
 

Em 1984, Michel Delon publica o artigo “A beleza do crime”, no número 661 da revista 

literária Europe. Neste texto, ele mostra que a teorização do prazer, suscitado pela apreciação 

estética do crime ou de grandes catástrofes, não se origina em Sade, como em geral pensamos, 

mas já está bastante desenvolvida na obra de Diderot. Quatro anos mais tarde, ele retoma e 

desenvolve essa hipótese no quarto capítulo, “Paixões e paroxismos”, de sua tese de doutorado: 

L'idée d'énergie au tournant des Lumières (Delon, 1988: 381-9). O capítulo começa (Delon, 1988: 

349) com a primeira frase do primeiro fragmento dos Pensamentos filosóficos (1746) de Diderot 

(2010: 3): “Declama-se sem fim contra as paixões”. Tal defesa, não somente das paixões, mas 

sobretudo das paixões fortes, como evidenciará a continuidade dos Pensamentos, sai da pena de 

um jovem Diderot deísta. Estamos um pouco longe do Diderot maduro e ateu do Sonho de 

d'Alembert (escrito em 1769). Por certo, o ateísmo ainda não se adequava à filosofia de Diderot. 

Nesta, contudo, já havia lugar para a apreciação das grandes paixões humanas como uma 

manifestação da continuidade da energia da natureza nas ações do indivíduo (Delon, 1988: 349). 

À força de externalizar essa energia humana, seja por ações no mundo sensível ou por 

representações destas na arte, os diques da moral acabam sendo extrapolados. A consequência 

de relacionar a genialidade do ser humano com a energia da natureza será não somente um 

caminho em direção ao ateísmo e a uma certa tolerância moral, mas também um deslizamento à 

admiração do crime. 

Como bem nota Delon (1988: 349-366), Diderot não é de modo algum o único no 

século XVIII a se encantar com paixões intensas que coexistem num perigoso limite com a dor 

e a imoralidade. No décimo quinto capítulo, da primeira parte do Sistema da natureza (1770), 

d'Holbach (2008: 191) constata: o homem “prefere frequentemente sofrer a nada sentir”. Essa 

preferência pela dor, que pode parecer curiosa num tratado filosófico, pressupõe a valoração 

das sensações intensas. Buffon (1749-1804: 42), na sua História natural (1749-1804), e Condillac 

(1784: 25), em seu Tratado das sensações (1754), também haviam sugerido que a dor não consiste 

no oposto do prazer, mas sim na consequência inevitável da sua maximização. Embora 

Condillac (1784: 119) pregasse a fuga da dor e a busca do prazer como o princípio determinante 

de todas as ações humanas, ficava implícita a ideia de que, aquele que desejasse um prazer mais 

forte, deveria consentir com alguma dose de dor (Condillac, 1784: 25). 

Mas de onde surgiu a ideia de relacionar as paixões fortes e eventualmente a dor à 

energia? Se essa ideia não é original de um Sade, tampouco podemos atribui-la a Diderot. 

Primeiramente, é preciso levar em conta que a energia, do ponto de vista da matéria, nada mais 

é do que o movimento que lhe é essencial (Delon, 1988: 157; Belaval, 2003: 13). Ela se define, 



101 
 
 
 

portanto, em oposição ao repouso (Chouillet, 1973: 11-12). Este último, convém sublinhar, 

pode ser um conceito abstrato ou mesmo uma ilusão de ótica, mas não existe num mundo 

sensível onde a matéria tem como essência o movimento (Delon, 1988: 158-62; Belaval, 2003: 

335-6). A inércia não se mostra, desse modo, como repouso de fato, mas sim como uma força 

derivada da energia (Chouillet, 1973: 12). Quer dizer, trata-se de uma forma de energia mais 

fraca, de um movimento mais lento ou mesmo invisível, porém ainda assim movimento: “A 

inércia é uma energia refreada”, diz Delon (1988: 163), e não uma negação da energia. Ou ainda, 

como explica Chouillet (1984, 19), “a energia é uma força universal; comum a todos os seres, 

mas mais ou menos liberada ou refreada segundo o caso”. Logo, ação e passividade consistem 

em formas otimizadas/liberadas ou minimizadas/degradadas de energia (Chouillet, 1973: 13; 

1984: 19), em cuja origem estão movimentos mais abruptos ou mais lentos. 

A energia, quando otimizada, pode se manifestar de vários modos diferentes. 

Independentemente, porém, da categoria de energia em jogo – a energia moral do grande herói, 

a material do grande todo da natureza, a estética das obras de arte (Delon, 1984: 75; 1988: 383), 

a afetiva das grandes paixões ou ainda a imoral do grande vilão –, há sempre um movimento 

intenso implicado. Pode ser o movimento dos elementos da alma e/ou do corpo do sujeito, dos 

elementos dos objetos com que ele se relaciona ou dos elementos do grande todo da natureza. 

Pode ser até, mais precisamente, o movimento do diafragma ou das fibras do feixe, como dirá 

Diderot (1875-1877: 332, 352-8, t. 9) nos Elementos de fisiologia (escrito em 1769). Pouco importa. 

O fato é que, se há energia liberada, algum tipo de movimento mais forte deve ocorrer. 

Se nos debruçarmos sobre a relação desse movimento mais forte com as sensações, 

veremos que ele se liga, a princípio, à dor e não ao prazer. Isso já aparece claramente na escola 

do Jardim e, antes desta, na escola Cirenaica. O objetivo deste artigo é justamente investigar as 

origens, na Antiguidade, e o desenvolvimento, na Idade Moderna, da ideia de dor como 

movimento violento. Veremos que ela desembocará tanto no elo entre sensações fortes e ações 

enérgicas, quanto no extrapolamento desta relação à admiração do crime. Abordaremos, num 

primeiro momento, os antecedentes físicos dessa ideia nas escolas Cirenaica, do Jardim e no 

epicurismo moderno disseminado pelo Resumo da filosofia de Gassendi (1678) de Bernier. Num 

segundo momento, examinaremos o problema do ponto de vista da fisiologia e da psicologia do 

século XVIII, por meio da obra de dois naturalistas: a História natural de Buffon e o Sistema da 

natureza de d'Holbach. Por fim, nosso foco recairá nas questões estéticas e morais, com uma 

análise mais extensa de passagens dos Pensamentos filosóficos, das cartas a Sophie Volland e dos 

Salões de Diderot. O ponto de partida desta investigação foram as análises de Delon na Ideia de 

energia e no artigo “A beleza do crime”. Logo, boa parte das passagens estudadas aqui já foram 

suscitadas por Delon. Nosso intuito é contribuir ao debate, colocando-as face ao problema mais 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

102 
 
 
 

específico do movimento violento, relacionando-as, assim, a uma tradição de pensamento que 

remonta aos cirenaicos. 

 

I. O movimento rugoso na escola cirenaica e no epicurismo antigo e moderno 

Toda essa história parece então começar com a noção de prazer entendido como sensação 

suave e de dor, como sensação forte. Conforme Jackie Pigeaud (2010: XLI), foram os primeiros 

cirenaicos que definiram o prazer “como um movimento leve” e a dor “como proveniente de 

um movimento violento”. O par determinante das ações humanas, prazer e dor, que em geral 

atribuímos a Condillac, seria também originário de Aristipo de Cirene, segundo o qual todos os 

entes viventes procuram o prazer e fogem da dor (Pigeaud, 2010: XLI). Ao falar da escola 

cirenaica no capítulo oito do segundo livro de seu Vidas, doutrinas e sentenças dos filósofos ilustres2, 

Diógenes Laércio explica que o prazer é um “movimento liso”3 e o sofrimento, “rugoso”4. 

Todos os seres viventes buscam o primeiro e rejeitam o segundo (Laércio, 1975: 165, II, 8, § 

87), de modo que o prazer seria tanto o princípio da ação como seu fim último. Princípio, 

porque temos uma inclinação natural ao prazer desde a nossa infância, sem que seja necessário 

um trabalho antecedente da vontade ou da razão. Fim, porque procuramos o prazer por ele 

mesmo e, uma vez obtido, não procuramos mais nada além dele (Laércio, 1975: 165-167, II, 8, § 

87-88). 

Não se trata aqui, entretanto, de um prazer sem movimento como o prazer 

catastemático em Epicuro – aquele que consiste na simples supressão das dores, resultando 

numa ausência de perturbação da alma e do corpo (Laércio, 1975: 165, II, 8, § 87). Muito pelo 

contrário. Para os cirenaicos, os estados de puro alívio nem mesmo consistem num prazer, mas 

sim num mero estado de inércia, como “de alguém que dorme” (Laércio, 1975: 169, II, 8, § 89). 

A ataraxia e a aponia não configuram, portanto, um movimento como o prazer cinético. Este 

sim, sendo especificamente do corpo, é o único reconhecido pelos cirenaicos (Laks, 2007: § 10). 

Movimento liso se refere então a mudanças naturais à constituição do corpo, sem resistência 

                                                             
2 Usamos a tradução de Bollack (1975: 165-175). Ver também a tradução de Laks (2007: § 8). 
3 Ou suave. No contexto: calmo, pacífico, sereno. “Lisse”, conforme a tradução de Bollack (1975: 165). 

“Smooth”, conforme Tsouna-McKirahan (2004: 9-10). No original: “λεíαν κíνησιν” (Laércio, 1975: 164, 

II, 8, §86). 
4 Ou áspero. No contexto: violento, rude, irascível, cruel. “Rugueux”, segundo Bollack (1975: 165).  

“Rough”, segundo Tsouna-McKirahan (2004: 9-10). No original: “τραχεîαν κíνησιν” (Laércio, 1975: 164, 

II, 8, §86). 



103 
 
 
 

deste; rugoso, a alterações violentas à natureza do corpo, que oferece uma resistência (Tsouna-

McKirahan, 2004: 10). 

Os cirenaicos também já levavam em conta que, por um lado, alguns podem não 

escolher o prazer por perversão (Laércio, 1975: 169, II, 8, § 89) e, por outro, pode-se ter prazer 

na apreciação estética da dor. Daí uma diferenciação entre o prazer, suscitado por lamentações 

representadas, e a dor, incitada por lamentações reais (Laércio, 1975: 171, II, 8, § 90). Da 

mesma maneira, já percebiam que o prazer era indiferente a valores morais (Laks, 2007: §10). As 

diferentes intensidades das sensações eram classificadas numa gradação crescente: primeiro 

vinham os prazeres mentais, tidos como os mais suaves; em seguida, os do corpo; depois, as 

dores mentais; e, por fim, as corpóreas – as mais intensas (Laércio, 1975: 171, II, 8, § 90; Laks, 

2007: §11; Tsouna-McKirahan, 2004: 18). Eusébio de Cesareia, na sua décima quarta Preparação 

evangélica, conta que o neto de Aristipo descrevia a gradação dos estados sensitivos por meio de 

uma comparação com o movimento do mar ou do ar: a dor era como uma “tempestade sobre o 

mar”; o prazer, como “a onda doce” ou “um bom vento” ou ainda “um movimento suave”; e a 

ausência de dor e de prazer, como “um mar de óleo” (apud Laks, 2007: epígrafe). 

Apesar dos desacordos quanto ao estado catastemático, a teoria do prazer em Epicuro 

será tributária à escola de Aristipo (Laks, 2007: §1). Esta constituirá, juntamente com 

Demócrito e Leucipo, a matriz teórica do epicurismo (Pigeaud, 2010: XL). A fonte cirenaica, 

particularmente, se imporá no que concerne ao tipo de movimento que a sensação pode causar: 

se brusco ou se suave. Aqui, é preciso, primeiramente, entender que a experiência sensível na 

escola do Jardim se produz por contato, logo, por um movimento de encontro: nós vemos as 

formas das coisas e pensamos porque alguma coisa penetra em nós a partir dos objetos externos 

(Pigeaud, 2010: XX-XXI). O que entra em contato direto com nossos órgãos sensoriais e, 

consequentemente, com os átomos esféricos que compõem nossa alma, são eflúvios de 

corpúsculos. Chamados de simulacros por Epicuro, tais eflúvios são emanados dos objetos 

externos ou de nós mesmos, quando, por exemplo, falamos e escutamos nossa própria voz: “A 

partir do momento em que o choque se efetua em nós, quando projetamos nossa voz, ele 

produz uma expulsão de corpúsculos que constituem um fluxo da natureza do sopro, e esta nos 

causa a afecção auditiva” (Epicuro, 2010: 20, § 53). O contato desses corpúsculos com os 

átomos da alma se dá, assim, por encontrões, abalos, ou melhor, por choques sucessivos 

(Pigeaud, 2010: XXII). A sensação consiste, portanto, num movimento de colisão mais ou 

menos forte. Nesse sentido, não existe diferença de natureza entre as diversas sensações, mas 

unicamente de grau de intensidade da colisão: se leve ou se violento (Pigeaud, 2010: XXII). 

No quarto canto do De rerum natura, a herança dos cirenaicos fica mais evidente. Para 

explicar o sentido do gosto, Lucrécio usa o exemplo da distribuição do sabor da comida pelos 

poros da língua. O que definirá a dor ou o prazer é a composição dos elementos do suco que 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

104 
 
 
 

deriva da mastigação. Se são lisos, o contato entre os átomos é suave. Se são rugosos, o choque 

engendra sensações de picotamentos e de dilacerações: 

 

[v. 622] Quando os elementos componentes do suco que os banha [que banha os 
dutos sinuosos da língua porosa] são lisos 
[v. 623] então é com suavidade que se faz o contato deles e com suavidade eles 
acariciam 
[v. 624] toda a região úmida em torno da língua, que se umedece. 
[v. 625] Mas, ao contrário, eles picam o sentido [do gosto] e o dilaceram quando eles se 
erigem 
[v. 626] ainda mais se são plenos de asperezas (Lucrécio, 2010: 412, IV). 

 

Sabemos, porém, que uma mesma comida pode ser doce e deliciosa para alguns, porém 

amarga e detestável para outros. Como explicar essa diferença se o prazer e a dor dependem dos 

elementos ingeridos? Ora, não esqueçamos que os seres humanos também são feitos de 

elementos e que, tanto esses elementos, quanto a mistura deles no corpo individual, difere de 

sujeito para sujeito (Lucrécio, 2010: 412, IV, v. 633-48). Os dutos sinuosos da língua, por 

exemplo, podem ser maiores, menores, mais triangulares, mais quadrados, mais arredondados, 

etc. Em suma, eles podem ter toda uma gama de variedade de formas. O tipo de contato 

depende, portanto, da forma dos elementos da comida e da mistura dos elementos que 

compõem o corpo do sujeito. Elementos lisos serão absorvidos suavemente em dutos 

redondos, mas serão apreendidos como rugosos em dutos quadrados, engendrando uma 

sensação agressiva (Lucrécio, 2010: 413, IV, v. 649-62). 

Esse contraste entre o movimento violento e o movimento suave dos elementos passa 

para a Idade Moderna por meio do próprio poema de Lucrécio, traduzido para o francês, e 

também através da filosofia de Gassendi, que dedicou sua vida a adequar o epicurismo à 

doutrina cristã. Foi seu discípulo Bernier que resumiu e traduziu para o francês a obra latina do 

mestre. No primeiro capítulo, do primeiro livro, do sexto tomo do Resumo da filosofia de 

Gassendi, lemos que toda a faculdade do sentimento “consiste na virtude motora dos 

corpúsculos” da alma. O sentimento se trata então de “uma faculdade de mover ou de agir” 

(Bernier, 1992: 18) e não de “uma recepção” (Bernier, 1992: 19). Isso quer dizer que a 

apreensão das sensações não é algo passivo, mas sim uma operação de movimento dos 

corpúsculos. No terceiro capítulo, do quinto livro deste mesmo tomo, Bernier (1992: 273) 

explica que o prazer é um ”estado cômodo” – de “abrandamento” (adoucissement) –, em que a 

parte afetada está “suavizada” (adoucie), pois as substâncias que a afetam lhe são 

“convenientes”. Na dor, a parte afetada sai deste estado cômodo, pois as substâncias, que lhe 



105 
 
 
 

são “inconvenientes”, picam-na e raspam-na, irritando-a. A dor seria então um “formigamento” 

(picotement) ou uma “raspagem” (raclement). 

No segundo capítulo, do segundo livro, do segundo tomo, Bernier (1992: 195) faz uma 

diferenciação entre movimento natural e violento. Para o discípulo de Gassendi, o autor dessa 

“célebre divisão” é Aristóteles. Ele logo descarta, porém, as explicações do estagirita, alegando 

serem demasiado confusas. Propõe assim uma nova definição, que parece seguir a tradição 

cirenaica. O movimento natural (como o liso) seria aquele que se faz sem repugnância, 

conforme a inclinação da natureza, enquanto o violento (como o rugoso) a contraria, causando 

repugnância. Um animal que anda tem um movimento natural, mas se passa por um terreno 

lamacento, se sobe ou se salta, seu movimento se torna violento, pois se faz com alguma dose 

de repugnância. Entretanto, Bernier (1992: 196) observa que “todo movimento é natural em sua 

origem”, já que vem dos átomos e que os átomos “se movem naturalmente e sem repugnância 

alguma”. Sendo assim, quando há movimentos violentos, estes são acidentais, provenientes “da 

natureza das coisas compostas, no que elas são movidas com repugnância”. Do ponto de vista 

da “Natureza universal”, ou seja, do grande todo, nada pode ser tido como violento. É somente 

em relação aos seres particulares que a violência ocorre. Seguindo as explicações de Bernier, 

pode-se inferir que todo movimento sensitivo é natural, uma vez que é da natureza dos 

corpúsculos da alma se moverem. Mas se esse movimento for inconveniente ao ser particular, 

provocando-lhe alguma dose de repugnância, será entendido como violento, cujo efeito será a 

dor. 

II. O movimento violento em Buffon e em d'Holbach 

As diferenças entre o movimento violento e o movimento suave, ou natural como dizia Bernier, 

serão retrabalhadas por Buffon. O “Discurso sobre a natureza dos animais”, no quarto tomo da 

História natural, pretende lançar um olhar mais profundo sobre a natureza do homem, 

comparando-a com a dos outros animais (Buffon, 1749-1804: 3-4). O conde acredita que o 

animal é unicamente movido pelo apetite, diferenciando-o nesse sentido do humano, movido 

por um princípio superior. Para provar, contudo, que o apetite do animal pode produzir efeitos 

similares ao do conhecimento do homem, Buffon se debruça sobre o funcionamento do 

“sentido interno material” (os órgãos sensitivos interiores) dos animais. A ação de um objeto 

sobre os “sentidos externos” (canais sensitivos exteriores) causa um abalo (ébranlement) durável 

no sentido interno (Buffon, 1749-1804: 37). Esse abalo incita no animal um movimento de 

avanço em direção ao objeto (quando agradável) ou de fuga (quando desagradável) (Buffon, 

1749-1804: 37-38). Buffon atribui aos animais uma faculdade sensitiva melhor desenvolvida do 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

106 
 
 
 

que a dos humanos, mais a consciência de uma existência atual. Paradoxalmente, tira-lhes o 

direito ao pensamento, à reflexão e à consciência de uma existência passada. Ou seja, o animal 

sente a sua existência no presente, mas não lembra de sua existência passada, logo, não 

consegue pensar nem refletir. Falta-lhe, pois, a faculdade que permitiria comparar as sensações, 

produzindo ideias, já que “as ideias são tão somente sensações comparadas ou, melhor dizendo, 

associações de sensações” (Buffon, 1749-1804: 41). 

Contudo, no que concerne à apreensão física do prazer e da dor, o mecanismo vale 

tanto para animais quanto para humanos: trata-se de “uma ação [cuja causa é externa e material] 

mais ou menos forte sobre os nervos” (Buffon, 1749-1804: 42). A diferença entre prazer e dor 

se faz então pela intensidade do abalo. O prazer “age molemente”, “põe em movimento 

delicadamente”, consistindo num “leve toque nos sentidos” (Buffon, 1749-1804: 42), em 

“movimentos suaves e de efeitos moderados” (Buffon, 1749-1804: 43). A dor, ao contrário, 

“abala violentamente” os sentidos e “os agita fortemente”. Tem-se, assim, “comoções e abalos 

violentos”. Enquanto as sensações forem “suaves, temperadas e naturais”, elas produzirão 

prazer. Mas, “assim que elas se tornam muito fortes, elas produzem dor”. Prazer e dor não 

configuram, desse modo, duas sensações opostas, mas sim intensidades diferentes de um 

mesmo movimento de abalo. É por isso que a dor é “mais o extremo do que o contrário do 

prazer” (Buffon, 1749-1804: 42). 

O raciocínio é similar no Sistema da natureza, com a diferença de que d'Holbach (2008: 

73) coloca a força do movimento como a própria condição para a percepção da sensação. Isso 

porque, para o barão, o homem só sente as impressões feitas em seus órgãos quando elas 

produzem um abalo forte em seu cérebro. No oitavo capítulo da primeira parte, ele dá o 

exemplo do ar: somos advertidos da presença do ar somente quando há um vento que bate 

fortemente na nossa pele. No sono profundo sem sonhos ou no estado de plena saúde, em que 

tudo está em equilíbrio, não percebemos que sentimos ou não parece que sentimos. 

Percebemos nossa existência vivamente, contudo, na dor e na doença, porque o cérebro, nesses 

estados, é fortemente agitado. A dor define-se, com isso, por um movimento violento, que se 

opõe ao natural: 

 

Os nervos experimentam contrações, abalos, movimentos violentos e desordenados 
que o advertem que alguma causa age fortemente sobre eles e de uma forma pouco 
análoga à sua natureza habitual: eis o que constitui a maneira de ser que chamamos de 
dor (Holbach, 2008: 73). 

 



107 
 
 
 

Todavia, quando muitas sensações fortes ocorrem ao mesmo tempo, não temos a 

percepção das sensações. O exemplo utilizado é o do soldado que, no calor do combate, não 

percebe cada uma das inúmeras feridas que lhe são infligidas. Seu cérebro é afetado por tantas 

impressões simultâneas que ele não consegue diferenciar uma ferida mais grave de outras 

(Holbach, 2008: 73). Só há de fato sentimento quando se está consciente da sensação e, para 

tanto, é preciso que o cérebro possa distinguir as impressões feitas nos órgãos. Isso quer dizer 

que a consciência é constituída por um “abalo distinto” ou por “uma modificação marcada”, 

produzida no cérebro pelas impulsões recebidas pelos órgãos. Mediante “choques”, 

“embaraços”, “mudanças”, há uma “ação e reação contínuas” entre órgãos e cérebro. Ou seja, é 

mediante movimentos recíprocos que as partes sensíveis se comunicam com o cérebro – o 

ponto de concentração da faculdade sensitiva (Holbach, 2008: 74). Para que esses movimentos 

cheguem, porém, ao cérebro e deles se tenha consciência, é preciso, como foi dito, que uma 

sensação seja claramente mais forte do que outras, distinguindo-se destas. 

O barão logo percebe que o desejo de sentir a existência intensamente inclinará certos 

humanos a uma preferência pela dor. No décimo quinto capítulo da primeira parte, ele coloca 

em questão uma ideia do nono capítulo: a de que a felicidade é um prazer moderado, 

continuado e durável (Holbach, 2008: 90). O capítulo quinze explicará melhor essa ideia, 

repensando-a. Para que um objeto nos agrade, é preciso que ele nos mova não apenas de modo 

contínuo, mas também progressivo. A ação do objeto não deve, pois, enfraquecer-se nem 

anular-se, mas sim sempre aumentar sem cansar ou perturbar nossos órgãos, engendrando um 

grau de atividade do qual nosso organismo tem necessidade. Logo em seguida, contudo, ele 

reformula a sua afirmação. É porque é difícil constatar, na experiência, um homem cujos órgãos 

sejam capazes de experimentar uma impressão contínua e de intensidade progressiva sem se 

cansar ou sem sentir alguma dose de desprazer. Com isso, ele conclui que “o homem quer 

sempre ser advertido de sua existência o mais vivamente que lhe é possível, tanto quanto ele o 

pode sem dor” (Holbach, 2008: 191). No entanto, essa primeira conclusão é questionada, já que 

o barão percebe que a repugnância por uma vida inerte acaba, por vezes, superando a aversão à 

dor: “O que eu digo? Ele prefere frequentemente sofrer a nada sentir. Ele se acostuma a mil 

coisas que na origem devem tê-lo afetado de uma forma desagradável e que acabam 

frequentemente tornando-se necessidades” (Holbach, 2008: 191-2). Por fim, ele pergunta: 

“Onde encontrar […], na Natureza, objetos capazes de nos fornecer sempre uma dose de 

atividade proporcional ao estado de nossa organização?” (Holbach, 2008: 192). 

III. Diderot e as ações enérgicas 

Quem parece indiretamente se dedicar a responder essa pergunta é Diderot. Desde 1746, pelo 

menos, ele refletia sobre a relação entre paixões fortes e ações enérgicas, procurando objetos 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

108 
 
 
 

que fornecessem uma atividade proporcional à energia do gênio. Nessa época, o contexto era de 

ataque à moral religiosa: se a virtude é a renúncia antinatural dos prazeres pregada pela Igreja, o 

vício se torna a desobediência a tais regras – algo, portanto, natural ao indivíduo. O par 

maniqueísta bem e mal é substituído, assim, pelas formas otimizadas e degradadas de energia. 

Ressignificada, a virtude passa a englobar a ideia de energia liberada, logo, de grande paixão ou 

de sensação forte (Delon, 1984: 75; 1988: 349). Daí a defesa das grandes paixões, capazes de 

conduzir a grandes ações no primeiro pensamento: “São somente as paixões e as grandes 

paixões que podem elevar a alma às grandes coisas” (Diderot, 2010: 3). 

O segundo pensamento inscreve-se na desvalorização da vida inerte sintetizada por 

d'Holbach na ideia de antes sofrer a nada sentir. Esse desdém pela inércia aparece, primeiro, 

numa relação das paixões moderadas com a mediocridade e a pequenez de espírito: “As paixões 

sóbrias fazem homens comuns”. O terceiro pensamento intensifica essa constatação, fazendo 

da moderação a própria ruína do gênio: “As paixões amortecidas degradam os homens 

extraordinários. A contenção anula a grandeza e a energia da natureza” (Diderot, 2010: 4). O 

quarto conclui que “seria então uma felicidade […] ter paixões fortes”. O quinto amplifica a 

conclusão, advertindo que “é o cúmulo da loucura se propor a ruína das paixões”. O raciocínio 

caminha claramente numa progressão a favor da liberação da energia, condenando cada vez 

mais enfaticamente sua contenção. Aquele que se nega às sensações fortes não é apenas 

medíocre e sem espírito, mas se mostra monstruoso caso bem sucedido na repressão da 

violência natural de seus sentimentos: “O belo projeto de um devoto, que se atormenta como 

um louco para nada desejar, nada amar, nada sentir, acabaria tornando-o num verdadeiro 

monstro se tivesse sucesso” (Diderot, 2010: 4). Se em Gassendi o prazer é um estado de 

abrandamento natural ao ser humano e a dor, um movimento violento de repugnância contra 

suas inclinações naturais, nos Pensamentos de Diderot, a violência dos desejos e dos 

sentimentos passam a ser naturais ao indivíduo, assim como já o eram no resumo de Bernier do 

ponto de vista do grande todo. 

Na década de 1760, tais reflexões se desenvolvem, primeiro, nas cartas a Sophie 

Volland, depois, nos Salões. Na carta de 30 de setembro de 1760, Diderot retoma o tema do 

homem comum inerte ao refletir sobre a mediocridade humana quase que generalizada. Os 

homens, em sua maior parte, não têm caráter e não conseguem se decidir nem para o vício nem 

para a virtude (Diderot, 1875-1877: 467, t. 18). Metade tolos, metade loucos, que façam o bem 

ou o mal, serão sempre “infelizes e deles tenho piedade”, confessa (Diderot, 1875-1877: 468, t. 

18). No quarto pensamento, Diderot já havia relacionado a felicidade às paixões fortes. Se 



109 
 
 
 

levarmos em conta a noção de felicidade de seu amigo barão, podemos supor que sujeitos 

medíocres se cansariam antes de conseguir fornecer o grau de atividade do qual seus 

organismos necessitam. Um libertino sadiano como Noirceuil, da História de Juliette (1801), 

explicaria o problema da felicidade com base no movimento violento, que determinaria o estado 

feliz: “O grau de violência com o qual somos movidos caracteriza unicamente a essência do 

prazer; aquele que é mediocremente agitado por uma paixão não pode ser tão feliz como aquele 

cuja paixão forte o move vivamente” (Sade, 1998: 308). 

Na carta a Sophie Volland, a constatação da infelicidade de uma massa medíocre dá 

lugar à admiração de uma genialidade rara, ainda que venha a ser a de um libertino sanguinário 

como Noirceuil: “Eu não podia me impedir de admirar a natureza humana, mesmo à vezes 

quando ela é atroz” (Diderot, 1875-1877: 468, t. 18). Arrastando-se na inércia, o sujeito comum 

não possui energia para agir criminalmente, mas tampouco virtuosamente. O grande celerado, 

em contrapartida, tem tamanha energia para o crime que fascina o enciclopedista: “Executa-se 

um ladrão e, na multidão, outros roubam e se expõem ao mesmo suplício que têm sob os olhos. 

Que desprezo pela morte e pela vida!” (Diderot, 1875-1877: 468, t. 18). Tal admiração se 

explica: a energia provém o sujeito com o movimento violento necessário à grande ação, seja ela 

qual for. Com movimentos suaves, não há crime, mas também não haverá prodigalidade: “Se os 

malvados não tivessem essa energia no crime, os bons não teriam a mesma energia na virtude. 

Se o homem enfraquecido não pode mais se conduzir aos grandes males, ele tampouco poderá 

se conduzir aos grandes bens” (Diderot, 1875-1877: 468, t. 18). Se até para perceber a própria 

existência, como dizia o barão, é preciso de um abalo forte, não faria sentido esperar uma ação 

virtuosa de um letárgico. 

A defesa de uma amplificação da energia, com abstração de suas consequências, 

continua na carta de 15 de outubro do mesmo ano. Nesse momento, porém, Diderot tomaria 

suas distâncias de d'Holbach. É porque este havia criticado ao amigo o aumento na corrupção 

dos costumes e a diminuição no gosto da nação (Diderot, 1875-1877: 495, t. 18). O 

enciclopedista não concorda com a observação do barão pois, se há mais dissolução nos 

costumes, há também mais “sinceridade”, “retidão”, “verdadeira afeição”, “sentimentos”, 

“delicadeza” e “paixão durável” do que outrora (Diderot, 1875-1877: 496, t. 18). Um 

fortalecimento da nação não garantirá uma melhora nos costumes e no gosto. À medida que um 

povo se desenvolve com melhores princípios morais, sua energia aumenta tanto para o bem 

(respeitando novas leis) quanto para o mal (infringindo-as): “Dar bons costumes a um povo é 

aumentar sua energia para o bem e para o mal; é encorajá-la, se é permitido assim dizer, aos 

grandes crimes e às grandes virtudes. Não se faz nenhuma ação forte num povo fraco” 

(Diderot, 1875-1877: 497, t. 18). A energia do crime, aqui, como na carta de 30 de setembro, é 

equilibrada pela energia da virtude. Em ambos os casos, há uma valorização do movimento que 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

110 
 
 
 

impulsiona o sujeito à grande ação, mantendo um ”ideal de equilíbrio” (Delon, 1988: 352). 

Diferentemente das paixões moderadas dos Pensamentos filosóficos, a virtude, aqui, não é vista 

como inerte, podendo ser tão grande quanto o crime. 

Todavia, ao imaginar o criminoso emprisionado que escuta a sangue frio a sentença de 

uma tortura medonha, o enciclopedista se surpreende com a possibilidade de a virtude não ter a 

mesma energia do crime: “Como assim? O crime seria capaz de um entusiasmo que a virtude 

não poderia conceber? Ou melhor, há sob o céu alguma outra coisa além da virtude que possa 

inspirar um entusiasmo durável e verdadeiro?” (Diderot, 1875-1877: 497, t. 18). Diderot 

reproduz uma conversa com a senhorita d'Ette, que lamenta não haver mais paixões fortes 

como outrora. O filósofo responde: “– É que, em todos os tempos, os homens de paixões 

fortes foram raros. – Contudo, são apenas elas que dão grandes prazeres. – E grandes 

sofrimentos.” (Diderot, 1875-1877: 497, t. 18). A ligação das paixões fortes e, por conseguinte, 

da energia com o crime e a dor (em seu limite tênue com os prazeres extremos) se solidifica. 

Enquanto isso, a virtude parece começar a se juntar às paixões moderadas dos Pensamentos no 

caminho em direção à inércia. 

Em 18 de julho de 1762, a virtude encontra inequivocamente seu destino inerte. Diderot 

confessa que, com ela, só se faz quadros frios: “É a paixão e o vício que animam as 

composições do pintor, do poeta, do músico” (apud Peyrache-Leborgne, 1992: 36). Treze dias 

depois, em 31 de julho de 1762, o filósofo reconsidera, recolocando a virtude junto com o vício 

na categoria de energia. As paixões sóbrias, porém, ficam ainda mais letárgicas. Na carta 

anterior, de 28 de julho, o enciclopedista contava à sua amante algumas de suas aventuras quase 

lascivas, pois tiveram a realização impedida por conta de suspeitas, não sem fundamento, do 

estado de saúde das senhoras cobiçadas (Diderot, 1875-1877: 85-6, t. 19). Continuando o 

assunto três dias depois, ele explica a Sophie que perdoa tudo o que a paixão inspira: 

 

São somente as consequências que me chocam. E depois, você sabe, sempre fui o 
apologista das paixões fortes; apenas elas me movem. Que elas me inspirem admiração 
ou medo, eu sinto fortemente. As artes de gênio nascem e se estendem com elas; são 
elas que fazem o celerado e o entusiasta que o pinta com suas verdadeiras cores. Se as 
ações atrozes que desonram nossa natureza são cometidas por elas, é por elas também 
que somos levados às tentativas maravilhosas que a restabelecem (Diderot, 1875-1877: 
87, t. 19). 

 

Inicialmente, como nos Pensamentos e nas primeiras cartas aqui citadas, têm-se o 

equilíbrio: o grande crime se compensa pela grande prodigalidade. A oposição se dá, 



111 
 
 
 

novamente, entre seres enérgicos (bons ou malvados) e inertes (nem bons nem malvados). 

Independentemente do bem ou do mal, o homem enérgico é o único capaz de grandes ações. Já 

“o homem medíocre vive e morre como o animal” (Diderot, 1875-1877: 87, t. 19). Haveria 

então “um sublime do mal como um sublime do bem” (Peyrache-Leborgne, 1992: 37). No 

entanto, Diderot observa que os efeitos da maldade se dissipam com o tempo, restam as coisas 

boas. O exemplo empregado é Racine: moralmente condenável em sua vida privada, mas poeta 

sublime. No passar dos anos, os defeitos de um péssimo esposo, pai e amigo se anulam face à 

grandeza da arte: 

 

Aliás, as consequências da maldade passam com os malvados, as da bondade 
ficam […]. Se é preciso optar entre o Racine esposo malvado, pai malvado, 
amigo falso e poeta sublime, e o Racine bom pai, bom esposo, bom amigo e 
plano honesto homem, eu me atenho ao primeiro. Do Racine malvado, o que 
resta? Nada. Do Racine homem de gênio? A obra é eterna... (Diderot, 1875-
1877: 87, t. 19). 

 

Essa passagem pode ser interpretada de forma positiva ou negativa. Delon (1984: 76; 

1988: 384) segue o primeiro caminho, vendo uma esterilidade do crime, cuja energia se mostra 

incapaz de se integrar numa continuidade histórica. Propomos a segunda direção: se a 

posteridade esquece os vícios dos gênios, deixando-se de se chocar com suas consequências, é 

porque as considerações de ordem moral se mostram irrelevantes frente à genialidade. É como 

se o gênio obtivesse um salvo-conduto da sociedade que permitisse que ele fosse tão malvado 

quanto desejasse, desde que produzisse alguma coisa especial. Como observa Lecercle (2018: 

268), sugere-se então “um regime de exceção para a obra e para o artista: a arte se quer acima da 

moral e da lei, o grande artista é um super-homem que pode desprezar as normas e os 

interditos”. Sendo assim, não importa o quanto fará sofrer seus próximos, tudo se esquece uma 

vez que o público seja premiado com a obra eterna. O caráter enérgico da ação se impõe, desse 

modo, sobre sua sequela nefasta: o vício torna-se um efeito colateral tanto inevitável quanto 

tolerável a todo excesso de energia. Esta parece compensar qualquer mal e o equilíbrio se perde, 

já que a virtude sai de jogo em nome da obra de gênio. 

Diderot parece aqui quase compartilhar as ideias de Sade (1995: 192) que, em sua Viagem 

à Itália (escrita em 1776), ao examinar o famoso Cristo de Michelangelo, reflete sobre a anedota 

do pintor que teria crucificado seu modelo a fim de criar uma obra genial5. Sade julga que a 

anedota não deve ser verdadeira, porque “Michelangelo, como um outro, tinha preconceitos, e 

o preconceito sempre foi e sempre será um obstáculo ao verdadeiro talento”. O marquês 

implicitamente lastima que o pintor não tenha sido um torturador a favor de sua arte, sugerindo 

                                                             
5 Sobre a lenda do Michelangelo assassino, ver Delon (1995). 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

112 
 
 
 

que o grande artista não deveria ter qualquer escrúpulo moral (Leclerc, 2018: 275). A beleza da 

obra não excluiria, assim, o sofrimento do modelo, mas o exigiria: o sucesso daquela seria 

proporcional à dor deste (Delon, 1995: 83). 

Nos Salões, essa proximidade com Sade parece aumentar: a busca por sentimentos 

estéticos de prazer intenso conduz Diderot à apologia do crime, explicitando as entrelinhas da 

última carta. Enquanto observador da arte pictural, o crítico empirista procura apreender 

sensações fortes (movimento violento), fugindo das impressões inertes (movimento brando)6. 

Interessa-lhe os quadros capazes de proporcionar tal “intensivismo”7, como se a arte pudesse 

fornecer, continuamente, aquela dose de atividade proporcional ao estado de nossa organização 

que d'Holbach não encontra na natureza. No Salão de 1763, o enciclopedista compara a força 

dos temas cristãos com a dos mitos greco-romanos. Ele parte da apreciação da imensa tela 

(5,8m X 3,3m) de Jean Baptiste Deshays: O casamento da virgem. 

A força dos temas cristãos é preferida à dos pagãos, pois, em comparação com os temas 

doces e agradáveis das fábulas antigas, “o sangue que a abominável cruz fez escorrer de todos 

os lados é um recurso mais potente ao pincel trágico” (Diderot, 1875-1877: 184, t. 10). Isso 

quer dizer que o observador é afetado por um movimento mais intenso nos seus sentimentos 

quando aprecia cenas que mostram alguma violência, como a intolerância religiosa, o agiota que 

fustiga a sangue-frio as costas de seu semelhante, o louco que se entrega com alegria a todos os 

tormentos e desafia seus carrascos, o povo aterrorizado, ou ainda as crianças que viram o rosto 

de atrocidades e se escondem nos seios de suas mães (Diderot, 1875-1877: 184-5, t. 10). O 

filósofo conclui que “os crimes que a loucura de Cristo cometeu e fez cometer são grandes 

dramas e de uma dificuldade suplementar” (Diderot, 1875-1877: 185, t. 10) ao pintor se 

comparados aos crimes da mitologia greco-romana. É verdade que esta pode ser bem sensual, 

confessa, assumindo que ama ver os belos seios e os belos braços de Vênus, mas indaga: 

 

Onde está o tema trágico que eu procuro? São de crimes que o talento dos 
Racine, dos Corneille e dos Voltaire precisa. Jamais religião alguma foi tão 
fecunda em crimes como o cristianismo; […] não há linha na sua história que 

                                                             
6 Seguindo os Elementos de fisiologia, reportamos as sensações fortes ao movimento do diafragma ou 

das fibras do feixe: “o prazer e o sofrimento são dois movimentos diferentes do diafragma”, “se o 

diafragma se crispa violentamente, o homem sofre” (Diderot, 1875-1877: 332, t. 9), “a dor agita as fibras 

do feixe de uma maneira violenta e destrutiva” (Diderot, 1875-1877: 353, t. 9). 
7 “O ideal do maior choque dado ou recebido” (Deprun, 1967: 81). Sobre o “intensivismo estético” em 

Diderot, ver Peyrach-Leborgne (1992: 35-37). 



113 
 
 
 

não esteja ensanguentada. É uma bela coisa o crime, na história e na poesia, 
sobre a tela e sobre o mármore (Diderot, 1875-1877: 185, t. 10). 

 

No Salão de 1765, Diderot explica melhor essa fascinação pelos grandes crimes numa 

digressão que antecipa a análise da Menina que chora seu passarinho morto e outros quadros de 

Greuze. A ironia é que Greuze, para o enciclopedista, é justamente o primeiro pintor a se 

incumbir de dar bons costumes à arte (Diderot, 1875-1877: 341, t. 10). Na vida privada, no 

entanto, tal como Racine, o pintor também não se mostra muito virtuoso: 

 

Ele é um pouco vão, nosso pintor; mas sua vaidade é a de uma criança; é o 
enebriamento do talento. Tire-lhe essa ingenuidade que lhe faz dizer de sua 
própria obra: Veja-me isso! É isso que é belo! Você lhe tirará a vivacidade, 
apagará o fogo e o gênio se eclipsará. Temo, quando ele se tornar modesto, 
que ele não tenha mais razão de ser. Nossas qualidades, algumas ao menos, se 
atém intrinsecamente a nossos defeitos. […] A quem se passaria os defeitos 
se não fosse aos grandes homens? Eu detesto todas essas pequenas baixezas 
que só mostram uma alma abjeta; mas eu não odeio os grandes crimes: 
primeiro, porque deles se faz belos quadros e belas tragédias; depois, porque 
as grandes e sublimes ações e os grandes crimes carregam o mesmo caráter de 
energia. Se um homem não fosse capaz de incendiar uma cidade, um outro 
homem não seria capaz de se precipitar no abismo para salvá-la (Diderot, 
1875-1877: 342, t. 10). 

 

Na carta à amante de 31 de julho de 1762, o gênio ganhava o salvo-conduto para ser 

vicioso. No Salão de 1763, a representação do grande crime valorizava o artista, já que é um 

tema mais complexo, além de proporcionar ao observador uma sensação mais forte. Na 

apreciação da tela de Deshays em 1765, Diderot parece sustentar que toda grande qualidade tem 

seu contraponto em defeito. Difícil, assim, encontrar um gênio inteiramente virtuoso. Mais fácil 

achar o sublime incendiário. Se os pequenos crimes são abjetos, é porque carregam a mesma 

dose de inércia que as pequenas benevolências, em geral interessadas e de pouco efeito prático. 

Para que a ação virtuosa seja grande, é preciso haver algum grande sacrifício, possivelmente 

seguido de algum rastro de sangue. Afinal, a necessidade de se precipitar no abismo costuma ser 

precedida de uma grande atrocidade ou de uma grande catástrofe que dificilmente poupa os 

heróis nela envolvidos. O crime acaba sendo o próprio impulso da grande virtude, aquilo que 

leva o bondoso ao movimento intenso necessário à grande ação. 

Alguns anos mais tarde, no Salão de 1767, há a célebre caminhada de Vernet. No quinto 

sítio do passeio (Diderot, 1875-1877: 122, t. 11), Diderot tenta justamente adequar o debate 

moral à necessidade de uma existência enérgica. Para o crítico de arte, a moral estaria ligada à 

tendência que todo ser tem à felicidade. Como a felicidade de um ser não pode ser a felicidade 

de outro (a felicidade do lobo não é a felicidade do homem), haveria uma moral para cada 

espécie. Se há uma moral para cada espécie, deve haver uma moral própria a cada indivíduo ou 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

114 
 
 
 

a cada grupo de indivíduos. Nesse sentido, haveria uma moral própria aos artistas que poderia 

ser a completa inversão da moral usual. O caminho que levaria o imitador da natureza ao 

sublime seria, assim, pleno de infortúnios, uma vez que se oporia à tranquilidade da moral usual, 

logo à felicidade, guardando um limite tênue com a dor (Diderot, 1875-1877: 124, t. 11). 

Nesse ponto, ele constata: “Se lançar aos excessos, eis a regra do poeta. Manter em tudo 

um justo meio, eis a regra da felicidade” (Diderot, 1875-1877: 124-5, t. 11). Nos Pensamentos e 

na carta a Sophie Volland de 30 de setembro de 1762, a felicidade se ligava às grandes paixões e 

às grandes ações. A felicidade, dizia o barão, necessita de um abalo contínuo e progressivo, mas 

sem que este cause cansaço ou dor. Anteriormente, o ser inerte era incapaz de ser feliz, 

cansando-se ou sofrendo antes de fornecer a atividade necessária à felicidade. Aqui, ele é feliz 

justamente porque encontra e mantém o justo meio entre a atividade e o sofrimento. Mas ao 

poeta, esse tipo de vida comedida não interessa. Ele deve então se dispor a um abalo mais 

intenso e, consequentemente, ao risco do sofrimento que este engendrará. 

É por isso que Diderot faz, primeiro, uma oposição entre a vida suscetível ao infortúnio 

(enérgica) e a vida segura em sua tranquilidade (feliz, mas inerte). Desta primeira oposição, 

surge uma série de outras contraposições: pessoas comuns versus “seres poéticos” (Diderot, 

1875-1877: 125, t. 11), “senso comum” versus “gênio”, “homem tranquilo” versus “homem 

apaixonado” (Diderot, 1875-1877: 126, t. 11). “Esses raros e divinos insensatos” (heróis, 

amantes romanescos, grandes patriotas, magistrados inflexíveis, apóstolos de religião, filósofos 

extremados) fazem poesia na vida e, por isso, estão fadados ao infortúnio, dando ótimos temas 

de quadros após suas mortes: “Vê-se, na experiência, que a natureza condena ao infortúnio 

aquele a quem ela distribuiu o gênio” (Diderot, 1875-1877: 125, t. 11). Ou seja, aquele que se 

rende aos movimentos violentos de seus sentimentos deve superar sua aversão à dor. Não à toa, 

um “imitador sublime da natureza” (Diderot, 1875-1877: 125, t. 11) seria uma sorte de “louco” 

(Diderot, 1875-1877: 126, t. 11). 

A contrapartida da genialidade, impensável fora dos movimentos violentos, é portanto a 

desgraça ou, ao menos, a tolerância com alguma dose de dor. Do ponto de vista do gênio, 

melhor sofrer a ser medíocre, a arrastar-se pelo senso comum, a gozar de um prazer fraco e 

maquinal. Ainda nessa passagem da caminhada de Vernet, Diderot se pergunta: “Por que […] 

ninguém quer perder sua sensibilidade e se tornar medíocre? Ó vaidade do homem!” (Diderot, 

1875-1877: 125, t. 11). O próprio crítico admite então que gênio algum abriria mão dos 

movimentos violentos que determinam sua obra eterna. Antes viver uma existência enérgica, 

fadada ao infortúnio, a gozar de uma existência inerte, ainda que recompensada pela felicidade e 



115 
 
 
 

estabilidade psicológica. O gênio, assim como o crítico de arte, foge dos objetos inertes e se 

dirige aos objetos enérgicos, desdenhando a dose de dor que eles possam causar, ou melhor, 

por causa mesmo da dose de dor que causam. 

Ainda no Salão de 67, aparecem, pela primeira vez, as telas de Hubert Robert, jovem 

pintor francês de apenas trinta e quatro anos, que havia acabado de voltar de uma viagem à 

Roma. Diderot começa sua apreciação com uma divagação sobre a beleza da viagem, que 

implica, contudo, os infortúnios do viajante: “É uma bela coisa, meu amigo, as viagens; mas é 

preciso ter perdido seu pai, sua mãe, seus filhos, seus amigos, ou jamais tê-los tido” (Diderot, 

1875-1877: 218-19, t. 11). A imagem do viajante retoma a imagem do ser poético imoral, que se 

lança aos excessos, mas dá ocasião para uma explicação suplementar acerca das doses de energia 

e de inércia inatas em cada indivíduo. Diderot pretende frisar que elas provém da mesma 

origem, a natureza, sendo “dois aspectos da mesma atividade, que engloba, simultaneamente, o 

mundo dos seres vivos e o dos seres inanimados” (Chouillet, 1984: 67, itálico do autor). A 

natureza, pois, que cuida da nossa conservação, deu-nos um fundo de inércia. Junto a essa 

inércia salutar, ela também nos concedeu uma porção de energia que nos incita incessantemente 

ao movimento e à ação. É bem raro, acrescenta, que essas duas forças se encontrem em doses 

iguais num mesmo ser. Na prática, o que vemos são seres mais enérgicos e seres mais inertes: 

“Se num indivíduo há escassez de inércia e excesso de energia, o ser é tomado de violência 

como pelo meio do corpo e lançado por uma força inata sob a linha ou sob um dos polos” 

(Diderot, 1875-1877: 219, t. 11). Um exemplo dessa energia em excesso está nos “nossos 

esforços mais heróicos” (Diderot, 1875-1877: 220, t. 11). 

O “excesso de energia” atormenta o viajante que, “consumado pelo desejo de 

conhecer”, distancia-se de sua pátria. Tal excesso seria uma “força secreta” (Diderot, 1875-

1877: 220, t. 11) que move o ser, uma “cruel energia [que] ferve no fundo do coração do 

homem” (Diderot, 1875-1877: 221, t. 11). Trata-se, mais precisamente, de uma “força primária 

[…] a qual a vontade, assim como a consciência, está inteiramente submetida. Ela se combina 

mais ou menos com a força de inércia, formando com ela temperamentos de inquietos, 

apaixonados ou nervosos, segundo a qualidade da mistura” (Chouillet, 1973: 12). Enquanto o 

homem não descobre o objeto de seu gosto ou de sua paixão, ele se entedia. Há uma busca 

constante do indivíduo por esse objeto “que a energia natural e secreta não lhe designa, pois ela 

é cega” (Diderot, 1875-1877: 221, t. 11). Há muitas pessoas que, sem aptidão a nada, se movem 

incessantemente sem avançar um passo, como se estivessem amarrados por uma corda. O 

viajante enérgico sofrerá, mas viverá grandes paixões, fará talvez grandes ações. O sujeito 

estático, ao contrário, será feliz, mas viverá como alguém que passa a vida dormindo com o 

caixão colado nos pés: 

 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

116 
 
 
 

“Ó felizes mortais, inertes, imbecis, entorpecidos! Vocês bebem, comem, 
dormem, envelhecem e morrem sem ter gozado, sem ter sofrido, sem que 
nenhum abalo tenha feito oscilar o peso que os pregava sobre o solo onde 
nasceram. Não se sabe onde está a sepultura do ser enérgico. A de vocês está 
sempre sob seus pés” (Diderot, 1875-1877: 221, t. 11). 

 

Ao mar de óleo e à onda doce, o viajante prefere desbravar a tempestade. Determinado 

pelo movimento violento que a natureza lhe deu, ele se afasta dos bons ventos e se lança aos 

furacões. No equilíbrio do sono, da plena saúde e da morna tranquilidade, o sujeito estático 

esquece que existe, embalado docemente pelos movimentos suaves. O viajante pode ser 

desafortunado, mas ele se sente existir. O sujeito inerte teve doces sonhos, porém se esqueceu 

de viver, sempre pouco consciente de suas próprias sensações. Se o movimento violento faz o 

viajante sofrer, é, ao mesmo tempo, somente ele que o fará sentir a existência intensamente. 

Cada um busca os objetos capazes de fornecer a dose de atividade proporcional à própria 

organização. O ser estático encontra um justo meio ou logo cansa, cessando sua procura. O 

viajante dá pouca atenção ao cansaço e à dor, insistindo em sua busca. Ele mede seus 

sentimentos a partir da grandeza e da energia da natureza, independentemente das 

consequências. 

Como diria Noirceuil, ainda que os efeitos da energia possam ser repulsivos, causando 

dor, o importante é que haja sempre uma comoção ativa no sujeito (Sade, 1998: 412). Ora, nada 

impede que a comoção de um furacão, infinitamente mais viva do que a de um bom vento, 

acabe, com o hábito, tornando nosso viajante feliz, já apático às sensações simples: “A única 

diferença que há é que um é violento, outro, suave; mas sobre pessoas blasés, o primeiro não 

vale infinitamente mais que o outro?” (Sade, 1998: 413), pergunta o libertino. O movimento 

violento pode causar repugnância num primeiro momento, parecer antinatural como dizia 

Bernier; ele é, porém, o único a causar uma impressão mais sensível num sujeito já acostumado 

a sensações bruscas. Lembremos com d'Holbach que o indivíduo se acostuma a mil coisas que, 

na origem, eram desagradáveis, mas acabam se tornando necessidades. 

Por certo, o modo e os desdobramentos da apreciação das paixões fortes e do crime em 

Sade e em Diderot são diferentes (cf. Delon, 1984: 78-9; 1988: 388-9). Se as semelhanças são 

contudo inegáveis, é porque ambos colhem suas ideias numa longa tradição de pensamento que 

parte da relação gradativa do prazer com o movimento suave e da dor com o movimento 

violento. Se Diderot não deu de maneira alguma origem a essa relação, é a ele que devemos a 

genialidade na sua expressão e no seu deslizamento ao elogio do crime, cuja beleza 

evidentemente não passou despercebida a Sade. O filósofo elevou o hedonismo cirenaico ao 



117 
 
 
 

terror sublime de Burke (1993: 48). O romancista fez deste uma epopeia. Com os três autores, é 

preciso, por fim, admitir que o movimento violento, quando atenuado pela arte literária, 

dramática ou pictural, mostra-se delicioso. 

 

Bibliografia 

Belaval, Y (2003). Études sur Diderot. Paris: Presses Universitaires de France. 

Bernier, F. (1992). Abrégé de la philosophie de Gassendi, ed. Sylvia Murr & Geneviève Stefani. Paris: Fayard. 

Bollack, J. (1975). La pensée du plaisir: Épicure: textes moraux, commentaires. Paris: Les Éditions de Minuit. 

Buffon, G.-L. L. (1749-1789). Discours sur la nature des animaux. In Histoire naturelle générale et particulière: 

avec la description du Cabinet du Roy, t. 4 (3-110). Paris: Impr. Royale. 

Burke, E. (1993). Uma investigação filosófica sobre a origem de nossas idéias do sublime e do belo, trad. e ed. Enid 

Abreu Dobránszky. Campinas, SP: Papirus: Editora da Universidade de Campinas. 

Chouillet, J. (1973). La formation des idées esthétiques de Diderot, 1745-1763. Paris: Armand Colin. 

______. (1984). Diderot, poète de l'énergie. Paris: PUF, 1984. 

Condillac, E. B. de. (1984). Traité des sensations; Traité des animaux. Paris: Fayard. 

Delon, M. (1984). La beauté du crime. Europe, nº 661, 73-83. 

______. (1988) L'idée d'énergie au tournant des Lumières: 1770-1820. Paris: Presses Universitaires de France. 

______. (1995). Souffrance et beauté. La légende de Michel-Ange assassin. In C. Biondi, C. Imbroscio, 

M.-J. Latil et al. (org.), La quête du bonheur et l’expression de la douleur dans la littérature et la pensée 

françaises. Mélanges offerts à Corrado Rosso (77-87). Genève, Droz. 

Deprun, J. (1967). Sade et le rationalisme de Lumières. Raison présente, 3, 75-90. 

Diderot, D. (1875-1877). Œuvres complètes de Diderot : revues sur les éditions originales, ed. Jules Assézat & 

Maurice Tourneux. Paris: Garnier Frères. 

______. (2010). Pensées philosophiques. In Œuvres philosophiques, ed. Michel Delon & Barbara de 

Negroni (3-31). Paris: Gallimard, col. “Bibliothèque de la Pléiade”. 

Epicuro (2010). Lettre à Hérodote. In Daniel Delattre & Jackie Pigeaud (ed.), Les épicuriens (14-31). Paris: 

Gallimard, col. “Bibliothèque de la Pléiade”. 

Holbach, P. H. D. (baron d') (2008). Le système de la nature ou Des lois du monde physique et du monde moral par 

M. Mirabaud, ed. Jean-Pierre Jackson. Paris: Coda. 

Laércio, D. (1975). Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, l. II, cap. 8. In Jean Bollack, La 

pensée du plaisir: Épicure: textes moraux, commentaires (165-175). Paris: Les Éditions de Minuit. 

Laks, A. (2007). “Plaisirs cyrénaïques: pour une logique de l’évolution interne à l’école”. In Laurence 

Boulègue & Carlos Lévy (org.), Hédonismes: Penser et dire le plaisir dans l'Antiquité et à la Renaissance 



 
 
 
 
Castro, C. (2020). Sensações fortes, ações enérgicas: a ideia de dor como movimento violento dos 
cirenaicos a Diderot. 
Siglo Dieciocho, I, 99-118. 
 
  

118 
 
 
 

(17-46). Villeneuve d'Ascq: Presses Universitaires du Septentrion. Recuperado de 

http://books.openedition.org/septentrion/9277. Data de acesso: 22 de março de 2019. 

Lecercle, F. (2018). Portrait de l’artiste en tortionnaire: Parrhasius, Michel-Ange et quelques autres. In 

Emmanuelle Hénin & Valérie Naas (org.), Le mythe de l'art antique: entre anecdotes et lieux communs 

(267-279). Paris: CNRS Éditions. 

Lucrécio. (2010). La nature des choses, l. IV. In Daniel Delattre & Jackie Pigeaud (ed.), Les épicuriens 

(269-531). Paris: Gallimard, col. “Bibliothèque de la Pléiade”. 

Peyrache-Leborgne, D. (1992). Sublime, sublimation et narcissisme chez Diderot. Recherches sur Diderot et 

l'Encyclopédie, 13, 31-46. 

Pigeaud, J. (2010). Introduction. In Daniel Delattre & Jackie Pigeaud (ed.), Les épicuriens (XIII-L). Paris: 

Gallimard, col. “Bibliothèque de la Pléiade”. 

Sade, D. A. F. de. (1995). Voyage d'Italie ou Dissertations critiques, historiques et philosophiques sur les villes de 

Florence, Rome, Naples, Lorette et les routes adjacentes à ces quatre villes..., ed. Maurice Lever. Paris: 

Fayard, vol. I. 

______. (1998). “Histoire de Juliette”. In Michel Delon (ed.), Œuvres III (181-1262). Paris: Gallimard, 

Col. “Bibliothèque de la Pléiade”. 

Tsouna-McKirahan, V. (2004). The epistemology of the Cyrenaic school. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

 

CV de la autora 

Clara Castro se formou em Letras pela Universidade Estadual de Campinas (2003), fez 

mestrado em Filosofia (2006) pela mesma instituição e doutorado também em Filosofia pela 

Universidade de São Paulo (2012), com estágio doutoral (2011) e pós-doutoral (2013 e 2015) na 

Universidade Paris-Sorbonne (supervisão prof. Dr. Michel Delon e prof. Dr. Jean-Christophe 

Abramovici). Entre 2012 e 2017, foi pós-doutoranda do Departamento de Filosofia da 

Universidade de São Paulo, sob a supervisão do prof. Dr. Maurício de Carvalho Ramos. 

Recentemente, foi professora substituta do Departamento de Filosofia da Universidade Federal 

do Paraná (2017-2019). Sob a supervisão da profa. Dra. Maria Isabel Limongi, está atualmente 

inscrita no programa de pós-doutorado em Filosofia da Universidade Federal do Paraná. 



 HUME ET L’ART DE CRÉER DES MONDES 1* 

HUME AND THE ART OF CREATING WORLDS 

Pedro Pimenta 

Université de Sao Paulo 
pedronamba@gmail.com 

Résumé 

Cet article a pour but d’examiner certains arguments dans les Dialogues concerning natural religion de David 
Hume, lesquels portent sur la thématique du dessein. Il s’agit d’un point saillant de la philosophie de 
David Hume, et il a été l’objet des nombreux débats dans la littérature critique. Cependant, j’argumente 
dans cet article qu’il y a encore des réflexions à faire sur la nature de l’idée de dessein comme une partie 
de l’ordre. Si Philon, comme j’essaie de montrer, exprime un point de vue entraîné dans le Treatise de 
Hume et dans d’autres œuvres humiennes, il s’ensuit que le théisme, loin d’être une simple erreur ou 
illusion, a sa propre logique axiologique, du fait qu’il répond à une intention qui appartient à 
l’imagination humaine, laquelle cherche à imposer ses propres valeurs sur l’expérience lorsqu’elle 
considère la nature comme une totalité. Dans cette perspective, les arguments de Philo sont une sorte de 
critique de la métaphysique comme idéologie. 

Mots-clé : Dessein; Ordre; Téléologie; Imagination; Raison humaine. 

 

Abstract 
The aim of the article is to examine some arguments in Hume’s Dialogues concerning natural religion that 
relate to the topic of design. It is a well-known point in Hume’s philosophy, and it has been thoroughly 
discussed in the critical literature. However, it seems to me that there is at least one point yet to be 
made, on the nature of the idea of design as a component of order. If Philo, as I try to show, expresses 
views implicated in Hume’s Treatise and some of his other works, then it follows that theism, far from 
being a simple mistake or illusion, has its own valorative logic, insofar as it answers to an intention that 
is proper to human imagination, whose intent is to impose its own values on experience in treating 
« nature » as a whole. In that view, Philo’s arguments are a kind of critique of metaphysics as ideology.   

Keywords. Design; Order; Teleology; Imagination; Human reason.  

 

 

 

 

 

 

                                                        
1* Cet article est un développement d’un chapitre de mon livre A trama da natureza (São Paulo : Unesp, 

2018). L’interprétation que je propose ici est surtout d’extraction française ; c’est pourquoi on n’y trouve 

pas de références à la littérature critique en anglais. 

Recibido el 19/08/2019. Aprobado el 27/01/2020. Publicado el 01/07/2020.  



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

120 

 

 

 

I. Introduction  

L’un des sujets principaux des Dialogues sur la religion naturelle est l’argument du design, qui se 

fonde sur l’analogie entre les produits de l’art humain et les êtres de la nature pris comme 

produits d’un art divin. Cet argument, que Philon examine dans sa version philosophique, 

d’inspiration newtonienne, trouve une certaine justification dans le sens commun, ce qui pose à 

Hume la question de savoir dans quelle mesure il serait légitime de le contester. Or, comme 

l’observe Éléonor Le Jallé (2011), l’Enquête sur l’entendement humain se conclut par l’avertissement 

au philosophe de ne pas se mêler de croyances qui, s’appuyant sur l’imagination, contribuent à 

la bonne conduite des affaires humaines. La réalité des objets extérieurs est l’une de ces 

croyances ; une autre est celle de l’intelligence créatrice de l’ordonnancement naturel. Si Philon 

peut ainsi contester la preuve par analogie, il le fait dans la mesure où son interlocuteur, 

Cléanthe, entend, en recourant à celle-ci, discourir sur la nature de la divinité, ce qui dépasse les 

évidences et expose ses prétentions scientifiques aux doutes du sceptique. Encore selon Le 

Jallé, la preuve analogique renvoie à la section XI de l’Enquête et constitue un argument de 

nature expérimentale, de caractère probabiliste, qui concerne les questions de fait, et non les 

rapports d’idées, portant sur une matière qui n’admet pas de démonstration ; et l’évidence des 

termes sur lesquels il se fonde étant imparfaite, cet argument ne parvient pas à légitimer toutes 

ses prétentions. Partant de cette constatation, nous verrons comment la critique de Philon à 

l’épreuve analogique permet au sceptique de détecter les origines anthropomorphes de 

l’argument du design, tel qu’il est exposé par Cléanthe, et de tirer de conséquences inattendues 

de cette constatation. La plus important, il me semble, c’est que le théisme, qui se réclame un 

fondement dans l’usage le plus commun de la raison humaine, est en vérité une valoration que 

notre espèce cherche d’imposer à la « nature », en la traitant comme un ensemble et en cette 

mesure, comme un objet technique. Or, il est important pour Hume de démêler cette 

confusion et de faire voir le caractère humain (trop humain, un dirait), du savoir métaphysique 

sur l’ordre de l’expérience et son « sens ». 

II. Produits humains et produits naturels : la portée philosophique de l’analogie   

La critique de l’analogie commence à la troisième partie de l’ouvrage, lorsque Philon montre la 

disparité entre l’art humain et ses produits, d’un côté, et l’art divin et le monde, de l’autre, qui 

en interdit toute comparaison. Une version classique de cet argument se trouve chez Leibniz, 

dans un passage des Nouveaux essais sur l’entendement humain qui endosse la position de Locke sur 



 

 

 

121 

 

 

 

la continuité des espèces dans le monde de la création. Dans ce domaine, l’analogie est non 

seulement possible, mais une démarche nécessaire à la connaissance de l’ordre des êtres et de la 

place de l’homme dans la série ascendante (Leibniz, 1992 : IV.16.12). La critique de Philon part 

de la prémisse, établie dans le Traité, que l’expérience est constituée par l’imagination à partir 

des perceptions et que ces dernières se composent d’éléments simples discontinus – atomisés, 

liés les uns aux autres par des principes d’association extérieurs aux perceptions, et réunis dans 

des classes générales – sous des noms – qui se prêtent à des relations naturelles, dans le 

discours et dans le raisonnement, à partir desquelles des relations logiques pourront être 

instituées par la raison (Hume, 2007 : I.1.7 ; I.2.1). Sous ce registre, l’analogie est une opération 

délicate, car elle ne peut à la rigueur être établie qu’entre des individus de la même espèce ; 

entre les espèces, sa portée est restreinte (Malherbe, 1988 : 138-141). 

Pour saisir les termes et la portée de l’argument, prenons l’exemple dont se vaut 

Cléanthe pour argumenter d’une évidence qui permettrait de fonder le théisme de ladite 

« religion naturelle », celle des philosophes de la Royal Society, disciples de Newton 

(Hurlbut, 1985). 

 

Laissez-moi aussi ici noter, continua Cléanthe, que cet argument religieux, au 
lieu d’être affaibli par ce scepticisme qui vous plaît tant, en retire plutôt de la 
force et devient plus ferme et plus indiscutable. Exclure toutes les sortes 
d’arguments et de raisonnements, c’est de l’affection ou de la folie. La 
profession déclarée de tout sceptique raisonnable est seulement de rejeter les 
arguments abstrus, subtils ou qui portent sur des objets trop éloignés, 
d’adhérer au sens commun et aux simples instincts naturels, de donner son 
assentiment toutes les fois où des raisons le frappent avec une telle force qu’il 
ne peut, sans la plus grande violence, s’en empêcher. Or les arguments en 
faveur de la religion naturelle sont manifestement de ce genre et il n’y a 
qu’une métaphysique entêtée et obstinée qui puisse les rejeter. Considérez 
l’œil, disséquez-le, examinez sa structure et son organisation et dites-moi si, 
selon votre sentiment personnel, l’idée d’un créateur ne frappe pas 
immédiatement votre esprit avec une force semblable à celle de la sensation. 
La conclusion la plus évidente est certainement en faveur d’un dessein, et il 
faut du temps, de la réflexion et de l’étude pour rassembler les objections 
frivoles, quoique abstruses, qui peuvent soutenir l’incroyance. Quiconque 
regarde le mâle et la femelle de chaque espèce, la correspondance de leurs 
organes et de leurs instincts, leurs passions et tout le cours de la vie avant et 
après la génération, ne peut que prendre conscience que la reproduction des 
espèces est dans l’intention de la nature. Des millions et des millions 
d’exemples de ce type se présentent partout dans l’univers et aucun langage 
ne peut transmettre un sens plus intelligible et plus irrésistible que cet 
ajustement précis des causes finales. Quel degré de dogmatisme aveugle faut-



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

122 

 

 

 

il donc avoir atteint pour rejeter des arguments aussi naturels et aussi 
convaincants ! (Hume, 1976 : III, 176-177)2. 

 

L’argument de Cléanthe est gouverné par l’analogie technique entre les produits de l’art 

humain et les êtres naturels. Ceux-ci, à partir du moment où ils sont pris comme des produits, 

deviennent le premier lien d’une chaîne d’inférences dans laquelle les individus de la nature, ou 

atomes de perception, promus à la condition de parties, permettent de parvenir à un tout – et 

cela sans violer à aucun moment, apparemment, les lois du mécanisme universel. Dans 

l’analogie de Cléanthe, le monde apparaît comme une horloge, Dieu comme un horloger. 

Mais cet argument, bien qu’autorisé et même exigé par le sens commun, est aux yeux de 

Philon moins solide, moins sensé qu’il ne paraît. Lorsque Cléanthe exhorte ses interlocuteurs à 

« contempler le tout et chacune de ses parties », en promettant qu’ils constateraient « qu’il n’est 

qu’une grande machine, subdivisée en un nombre infini de plus petites machines qui, de 

nouveau, admettent des subdivisions jusqu’à un degré tel que les sens et les facultés de l’homme 

ne peuvent les découvrir et les expliquer », la formulation même de la doctrine, d’une certaine 

façon, décide par avance de son sort (Hume, 1976 : II, 164). Il ne sert à rien d’alléguer, comme 

il le fait ensuite, que la “curieuse adaptation des moyens aux fins dans toute la nature ressemble 

exactement, mais en beaucoup plus grand, aux productions des artifices humains (human 

contrivance), du dessein humain, de la sagesse et de l’intelligence humaines » (164), car il s’agit 

dans ce raisonnement, certes persuasif, d’une inversion des termes du problème. L’ajustement 

entre les moyens et les fins dans les produits de l’art humain apprend aux hommes, grâce à 

l’habitude, à retrouver un même rapport nécessaire dans les produits de la nature. La 

perception des objets de l’art humain en tant que totalités dessinées selon une même idée et 

douées de parties cohérentes et réciproquement dépendantes, dont le rapport détermine le tout, 

les amène à retrouver ce même caractère dans les objets naturels ; et elle les précipite surtout 

dans une comparaison entre les objets artistiques de confection humaine et la nature en tant 

qu’un « monde » doué précisément des mêmes qualités de ces objets, y compris la dépendance 

par rapport à une fin intelligente et sage qui lui est extrinsèque. 

Ce type de raisonnement, comme l’observe ensuite Déméa, affaiblit la position des 

théistes et raffermit celle des athéistes, parce qu’elle ne prouve effectivement pas l’existence de 

                                                        
2 Nous utilisons ici l’édition critique de J. V. Price. Toutes les traductions des passages des Dialogues sont 

données dans la version de Philippe Folliot, publié dans le site http://classiques.uqac.ca/. 



 

 

 

123 

 

 

 

Dieu (164).  Devant ce reproche, Philon expose le principe qui l’orientera au long de tous les 

dialogues : 

 

L’exacte similitude des cas nous donne une parfaite assurance sur un 
événement identique et nous ne désirons ni ne cherchons ensuite d’évidence 
plus forte. Mais, quand vous vous écartez, tant soit peu, de la similitude des 
cas, vous diminuez proportionnellement l’évidence et vous pouvez 
finalement la ramener à une très faible analogie qui, de l’aveu général, est 
susceptible d’erreur et d’incertitude. Après avoir fait l’expérience de la 
circulation du sang dans les créatures humaines, nous ne doutons pas de sa 
réalité chez Titius et chez Mævius. Mais, en faisant l’expérience de la circulation 
chez les grenouilles et les poissons, c’est seulement une présomption, même 
si elle est forte, venant de l’analogie, qu’elle ait lieu aussi chez les hommes et 
les autres animaux. Le raisonnement analogique est encore plus faible quand 
nous inférons la circulation de la sève chez les végétaux de notre expérience 
de la circulation du sang chez les animaux ; et ceux qui ont hâtivement suivi 
cette analogie imparfaite ont été trompés, ce qu’ont montré des expériences 
plus précises. (Hume, 1976 : II, 167)   

 

La formulation de la règle de l’analogie dans des termes expérimentaux, à condition 

qu’on respecte la comparaison entre les objets de l’expérience, permet à Philon de refuser aussi 

bien la physico-théologie de Cléanthe que des réfutations supposées de l’existence de Dieu. 

C’est bien, on peut dire, la position la plus compatible avec les principes de la philosophie de 

Hume. Devant la possibilité « d’erreur et d’incertitude », le plus prudent c’est d’adopter une 

position d’indécision de précaution, et de reconnaître les mérites de chaque parti impliqué dans 

cette discussion tout en indiquant leurs fragilités (Groulez, 2005 : 110 ss). Car, finalement, si les 

hommes adoptent certaines habitudes de raisonnement, il faut vérifier si de telles habitudes ne 

répondent pas à des nécessités qui s’imposent à eux comme une espèce de filtre, qui épure des 

perceptions confuses ou disparates. Pour éviter la téléologie, enracinée dans nos habitudes 

mentales, il faut perfectionner les sens pour arriver à une perception du monde aussi nette que 

celles des critiques sur les objets artistiques. À cette différence près que les totalités 

intentionnelles que les critiques contemplent sont remplacées, dans l’investigation de la nature, 

par des agrégats non-intentionnels gouvernés par des lois générales. Confondre ces deux genres 

d’objets dans une même règle d’analogie, inférer, de l’existence d’ensembles articulés par 

l’intelligence humaine, l’articulation d’une totalité naturelle découlant d’une intelligence, 

immanente ou transcendante, frise le délire. Ou, dans les mots de Deleuze, « il n’y a pas de 

système achevé, il n’y a pas de synthèse et de cosmologie qui ne soient imaginaires » 

(Deleuze, 1953 : 86). Une fois cela fait, il faudra ajuster le langage, cet efficace transmetteur de 

nos croyances, naturelles ou artificielles, et accepter que les êtres naturels, et la nature elle-

même, sont toute autre chose que les produits d’un art (Lebrun, 1982 : 268-269).  



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

124 

 

 

 

La critique de Philon ne s’y réduit pas, elle y ajoute des développements décisifs tout au 

long de l’ouvrage. L’un des plus intéressants s’initie dans la partie V, lorsqu’il entreprend de 

démonter les preuves fondées sur cet expédient, dont abusent les théistes, examinant le mode 

de démonstration qu’ils adoptent. Ce qui est en cause est « l’argument expérimental », auquel les 

partisans de Newton font appel pour démontrer, à partir de l’expérience, l’existence de Dieu. 

Selon Philon, les excès dans l’application de cette méthode, fondée sur la maxime « like effects 

prove like causes » (« des effets similaires prouvent des causes similaires »), entraînent l’illusion 

d’une extension de l’expérience, qui comprendrait non seulement les objets des sens, mais aussi 

ceux qui, par une insuffisance de la nature humaine, échappent à sa cognition directe (Hume, 

1976 : V, 188). Ce principe est valable, reconnaît Philon ; mais la force de l’argument qui se 

baserait sur lui dépend du degré de ressemblance (likeness) entre l’effet et la cause : plus la 

ressemblance sera petite, « moins l’expérience sera concluante » (Hume, 1976 : V, 188-189).  

Une fois admise cette prémisse, il ne restera au théiste que d’accepter la conclusion que, 

si « la magnifique scène de la nature qui s’ouvre devant nous » possède « des limites aussi 

infiniment larges » que nous ne parvenons même pas à les concevoir, c’est-à-dire à les 

connaître, hors de question de la comparer aux produits de l’art humain et inférer, de cette 

comparaison, l’existence d’une intelligence créatrice. Il est tout à fait « déraisonnable » 

(unreasonable) de vouloir « former notre idée d’une cause aussi illimitée à partir de l’expérience 

des étroites productions du dessein et de l’invention de l’homme » (Hume, 1976 : V, 189-190).  

Pour le prouver, Philon fait appel à des exemples puisés dans l’histoire naturelle : le 

microscope, les découvertes de l’anatomie, de la chimie, de la botanique, bref, l’usage adéquat 

de la méthode expérimentale, avec les découvertes qu’elle permet, tout cela montre non pas 

« de nouvelles instances d’art et d’invention (contrivance) », comme le suppose Cléanthe, mais que 

« la cause de tout est largement différente du genre humain et de tout objet de l’expérience et de 

l’observation humaines ». On en conclut que, toutes les fois qu’on juge trouver dans ces objets 

des produits analogues à ceux de l’art humain, des traces d’une intelligence comme celle de 

l’homme, on commet le contresens de l’anthropomorphisme, en projetant les attributs 

intellectuels de l’homme sur les objets qu’il voit dans la nature. C’est comme si l’homo faber, être 

qui projette et fabrique des objets pour répondre à ses propres nécessités, se contemplait lui-



 

 

 

125 

 

 

 

même dans un monde étranger à ses habitudes mentales, projetant des fins là où elles n’existent 

pas3 - espèce de leurre narcissique, mais pratiquement inévitable : 

 

Et que dites-vous des découvertes en anatomie, en chimie et en botanique ? 
Ce ne sont certainement pas des objections, répondit Cléanthe, elles 
découvrent seulement de nouveaux exemples d’art et d’industrie. C’est encore 
l’image de l’esprit réfléchi sur nous par d’innombrables objets. Ajoutez un 
esprit semblable à l’esprit humain, dit Philon. Je n’en connais pas d’autre, reprit 
Cléanthe. Et plus la ressemblance est importante, mieux c’est, insista Philon. 
Certes, dit Cléanthe (Hume, 1976 : V, 190).   

 

Les protagonistes s’opposent l’un à l’autre, l’un d’eux sait exactement ce qu’il en est, 

l’autre juge qu’il se trouve dans une position en fait bien différente de celle qu’il occupe 

vraiment. Car, si pour Cléanthe les découvertes des sciences confortent l’argument du dessein, 

pour Philon elles le démentent de façon catégorique, dans la mesure où elles renforcent 

l’impression que tous ces être naturels exhibent une structure très différente de celle dont sont 

composés les produits de l’art humain. Mais le sens commun est du côté de Cléanthe, et tend à 

reconnaître, au contraire, dans les choses de la nature, des œuvres de fabrication divine, tels que 

le sont, à une autre échelle, les produits de l’art humain. 

Conscient que son interlocuteur possède un avantage considérable, mais, en même 

temps, sachant que, en dernière instance, l’analyse conceptuelle lui donnera raison, Philon 

examine ce qu’implique la supposée analogie technique, et montre :  

1) Que l’idée de nature en tant que système mécaniciste présente des « difficultés » 

apparemment « insurmontables » du point de vue de la conception de l’opération de ses 

engrenages. 2) Que la complexité de ce supposé produit de l’art divin n’implique pas 

nécessairement une intelligence unique comme principe, comme le montre l’exemple du 

bateau : celui qui penserait, en voyant cette machine accostée au port, que sa construction est le 

résultat d’un dessein et d’une construction uniques, éprouverait une grande déception lorsqu’il 

saurait que beaucoup d’ingénieurs l’ont projetée et que nombreux artisans l’ont fabriquée. 3) 

Que toute la dextérité d’un ingénieur et toute la complexité de la pratique d’un artisan ne 

peuvent avoir de commune mesure avec un art tel qu’il serait nécessaire pour créer ce monde, 

en supposant qu’il se prête à être considéré comme un art – il faut remettre en question, selon 

les termes de Didier Deleule, l’inférence qui relie « la qualité du produit à la rationalité du 

projet » (Deleule, 1979 : 270). 4) Finalement, que si, néanmoins, le théiste veut insister sur son 

                                                        
3 Kant reprendra ce schéma dans la Première introduction à la Critique de la faculté de juger, VII, note (Kant, 

1975). Sur ce point en général, voir Georges Canguilhem, “Machine et organisme” (Canguilhem, 1966).  



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

126 

 

 

 

épreuve analogique, il devra avouer que ce monde, ou ce « système » peut très bien être le 

résultat de « beaucoup de travail perdu, de nombreux essais infructueux et d’un progrès lent et 

continu poursuivi durant de nombreux siècles dans l’art de créer des mondes (in the art of world-

making) » (Hume, 1976 : V, 191).  

L’activité technique est imparfaite par définition, comme le montre l’expérience ; et le 

transfert d’une conception intellectuelle à un support matériel requiert toujours, aussi bien dans 

l’artisanat que dans les beaux-arts, des ajustements et des corrections, sans qu’on n’ait aucune 

garantie de la réussite de l’entreprise. Il n’y a donc raison d’insister sur l’analogie technique, 

lorsque tout ce qu’on peut en conclure est que « l’univers, un jour, est né de quelque chose de 

semblable à un dessein, mais, au-delà de cette position, on ne peut être certain d’aucune 

circonstance et il ne reste plus au théologien, qu’à rabouter chaque point de son système à l’aide 

des fantaisies et des hypothèses les plus extravagantes » (Hume, 1976 : V, 194).         

La démonstration de Philon est commentée par Déméa : « une structure (fabric) édifiée 

sur de telles fondations, ne peut être que trop instable ». Cette évidence est l’occasion que 

Philon attendait pour « rendre encore plus insatisfaisante » la preuve de la démonstration des 

attributs divins à partir de l’expérience, affaiblissant ainsi encore plus la position de Cléanthe 

(Hume, 1976 : VI, 195). Comme précédemment, le point de départ est le principe « like effects 

arise from like causes » (« des effets similaires découlent de causes similaires »). À la différence 

près que, maintenant, ce « supposé fondement de toute religion » est posé comme équivalent à 

un principe voisin, « de la même espèce » et qui « dérive de la même source d’expérience » : « si 

l’on observe que plusieurs circonstances connues sont semblables, on constate que les 

circonstances inconnues seront aussi semblables. Ainsi, si nous voyons les membres d’un corps 

humain, nous concluons que ce corps est aussi accompagné d’une tête d’homme, même si elle 

nous est cachée » (Hume, 1976 : VI, 195). 

L’assimilation des deux principes, telle que Philon la propose, est bien inévitable, dans 

la mesure où tous deux se basent sur l’observation et sur l’inférence par répétition, c’est-à-dire 

sur l’expérimentation, et qu’ils ont la même configuration logique (tout aussi élémentaire, dans 

les deux cas). Se mouvant sur le terrain d’une philosophie qui se veut authentiquement 

expérimentale, dont les conclusions aspirent donc au statut de science, tout ce que le théisme 

représenté par Cléanthe peut offrir n’est toutefois qu’un « air de probabilité ». C’est cet air que 

l’astuce de Philon est sur le point de briser : 

 



 

 

 

127 

 

 

 

Or, si nous examinons l’univers, pour autant qu’il tombe sous notre 
connaissance, il ressemble beaucoup à un animal ou à un corps organisé et il 
semble mu par un semblable principe de vie et de mouvement. La matière y 
circule continuellement sans produire de désordre, les pertes continuelles de 
toutes les parties sont sans cesse réparées, la plus étroite sympathie se perçoit 
dans tout le système et chaque partie, chaque membre, en remplissant sa 
propre fonction, assure aussi bien sa propre préservation que celle du tout. 
J’en infère donc que le monde est un animal et que Dieu est l’âme du monde, 
qu’il le meut et qu’il est mu par lui (Hume, 1976 : VI, 195-196).  

 

Dans ce passage, Marianne Groulez identifie “l’usage sceptique de l’argument de 

l’interlocuteur” comme la stratégie adoptée par Philon (Groulez, 2005 : 102). Passé en revue, 

l’univers que nous connaissons est plus semblable à un corps animal ou organisé qu’à une 

machine de construction humaine. Car dans cet univers, en tant que représenté par 

l’imagination, en tant que système, on peut observer une espèce d’équilibre assuré par la 

« sympathie » entre les parties qui forment le tout, tel que nous le trouvons. C’est le même 

principe de sympathie qui, dans le Traité de la nature humaine, explique l’idée fictive de totalité des 

corps organiques, fiction qui possède son utilité, à condition qu’elle soit reconnue en tant que 

telle (Hume, 2007 : I.4.12). D’après Hume, elle est produite par la rapidité avec laquelle les 

perceptions se succèdent les unes aux autres dans l’imagination, ce qui fait qu’on les prend 

comme simultanées. Dans le cas d’objets organisés, constitués de parties qui montrent des 

affinités réciproques entre elles, cette illusion est renforcée et devient inévitable.  

III. Un monde organique 

Dans l’argument de Philon, une idée similaire de totalité, référée à la nature, est enrichie d’un 

rajout, selon lequel ce monde est habité par la déité, par son âme, qui est partie constitutive du 

système. La saveur panthéiste de cette élucubration est indéniable, et Philon insiste sur cet 

aspect, non sans plaisir. En commentant les systèmes des anciens, notamment celui du 

stoïcisme, dont il a partiellement extrait son hypothèse, il affirme : 

 

L’esprit et le corps, ils les connaissaient parce qu’ils les ressentaient tous les 
deux. Ils savaient aussi de la même façon qu’il y avait un ordre, un 
arrangement, une organisation, un mécanisme interne dans les deux et il ne 
pouvait que sembler raisonnable de transférer cette expérience à l’univers et 
de supposer que l’esprit et le corps divins étaient aussi du même âge et 
avaient tous les deux un ordre et un arrangement qui leur étaient 
naturellement inhérents et en étaient inséparables (Hume, 1976 : VI, 196-
197).  

    



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

128 

 

 

 

Cet argument convient aux buts de Philon, car non seulement il s’appuie sur une 

inférence faite à partir d’une expérience directe, celle de la sensation du corps et de l’esprit par 

l’homme qui pense, ou bien, de l’homme qui se représente, en pensant, comme étant formé par 

deux substances distinctes, mais aussi elle permet, de surcroît, de saper les bases du principe de 

l’analogie technique, à laquelle Cléanthe continuera de s’attacher jusqu’à la fin des Dialogues.  

La faiblesse du principe de Cléanthe, apparemment si raisonnable, consiste à ignorer 

une évidence des sens, telle que la révèle une observation attentive ; comme le soutient Philon, 

« il y a d’autres parties de l’univers (outre les machines créées par l’homme) qui ressemblent 

encore davantage à la tessiture (fabric) du monde » - il faut songer la structure du monde, non pas 

son étendue, et alors on verra qu’il « ressemble manifestement plus à un animal ou à un végétal 

qu’il ne ressemble à une horloge ou à un métier à tisser » (Hume, 1976 : VII, 202). Cela veut 

dire que son « mécanisme interne » (internal machinery) tend plutôt, dans la façon dont 

l’imagination leur représente, à celui des êtres organisés qu’à celui d’une machine, ce qui 

proscrit en effet l’analogie technique. Le plus grand problème de celle-ci est la dissociation 

entre l’artiste et le produit, le projet et l’œuvre, le dessein et la réalisation, comme si ces termes 

ne pouvaient pas se retrouver dans un même système dans une relation de simultanéité et 

d’interdépendance. Or c’est justement cela que les êtres organisés semblent proposer à 

l’observateur scrupuleux : l’inhérence de l’esprit au corps, du principe intellectuel à l’économie 

animale. Comme le fait observer Deleule, l’hypothèse élaborée par Philon, d’une « nature 

animée et aveugle, mue par une nécessité interne » (Deleule, 1979 : 259), est proche de la notion 

d’économie animale, telle qu’elle se trouve dans la physiologie non-mécaniciste de son époque : 

une machine qui s’organise elle-même et qui fonctionne par elle-même, sans obéir à un projet 

préalable ou dépendre d’un opérateur externe4.    

Avec cette considération, Philon ne trace pas encore un système alternatif à ceux de 

Cléanthe ou de Déméa ; il ne fait que disséquer l’argument de l’analogie en le conduisant dans 

la direction la plus cohérente pour l’imagination, s’appuyant pour cela sur le critère de la plus 

grande ou de la plus petite ressemblance entre les termes comparés. Il en extrait des 

conséquences importantes, opposant au modèle technique celui de la génération 

physiologique : 

 

                                                        
4 On trouve dans la physiologie d’un proche de Hume, William Cullen, une conception assez similaire 

de celle-là, fondé dans l’analyse chimique ; voir Donovan (1975).   



 

 

 

129 

 

 

 

Notre ami Cléanthe, reprit Philon, comme vous l’avez entendu, affirme que, 
puisqu’aucune question de fait ne peut être prouvée autrement que par 
l’expérience, l’existence d’un dieu n’admet de preuve par aucun autre moyen. 
Le monde, dit-il, ressemble aux objets fabriqués par l’homme. Sa cause doit 
donc aussi ressembler à leur cause. Nous pouvons ici remarquer que 
l’opération d’une très petite partie de la nature, à savoir l’homme, sur une 
autre partie très petite, à savoir cette matière inanimée qui se trouve à sa 
portée, est la règle par laquelle Cléanthe juge de l’origine du tout, et (131) qu’il 
mesure des objets aussi largement disproportionnés par le même critère 
individuel. Mais, pour ne pas insister sur toutes les objections tirées de ce 
sujet, j’affirme qu’il y a d’autres parties de l’univers (outre les machines 
inventées par l’homme) qui ressemblent encore davantage à la structure du 
monde et qui offrent donc une meilleure conjecture sur l’origine universelle 
de ce système.  Ces parties sont les animaux et les végétaux. Le monde 
ressemble manifestement plus à un animal ou à un végétal qu’il ne ressemble 
à une montre ou un métier à tricoter. Il est donc plus probable que sa cause 
ressemble à la cause des premiers, cause qui est la génération ou la végétation. 
Nous pouvons donc inférer que la cause du monde est quelque chose de 
semblable ou d’analogue à la génération ou à la végétation (Hume, 1976 : VII, 
206-207).  

 

L’opposition entre génération et création se fait sur fond d’incertitude générale, 

puisqu’aucune des hypothèses n’est prouvée par l’expérience. Mais cela suffit déjà à Philon, qui 

conclut tout d’abord que le principe organique de la génération est plus vraisemblable que le 

principe mécanique de la création ; puis, que de la génération on ne puisse pas inférer une 

raison ou un dessein, ainsi que de la création on ne peut inférer une théogonie ; enfin, que c’est 

au contraire la raison qui semble advenir de la génération, ce qui ramène la faculté rationnelle 

au plan de l’instinct et rabaisse l’homme à la condition d’un simple animal, fabricant il est vrai, 

mais pas plus spirituel que les autres pour autant (Hume, 1976 : VII, 203-204). S’écroule ainsi, 

par extension, l’illusion d’une raison divine qui planerait sur le monde et qui l’aurait créée 

spontanément. Plus raisonnable, contrairement aux dictats d’un certain sens commun, est 

d’imaginer le monde comme le produit d’un processus de génération. 

La réponse de Cléanthe à cette manœuvre extrême est timide. Il s’adresse à Philon : 

selon vos critères, lui dit-il, l’analogie la plus raisonnable serait entre le monde et une plante, 

non pas entre le monde et un animal, puisque dans l’animal, considéré en lui-même on ne 

trouve « pas d’organes des sens, pas de siège de la pensée ou de la raison, pas d’origine précise 

du mouvement et de l’action. En bref, le monde paraît ressembler davantage à un végétal qu’à 

un animal et, dans cette mesure, votre inférence ne saurait conclure en faveur d’une âme du 

monde » (Hume, 1976 : VI, 197-198 ; aussi Hume, 2007 : I, 3-16). L’analogie organique 

suggérée par Philon serait ainsi rejetée, ce qui validerait tacitement le modèle technique soutenu 

par Cléanthe. Mais ce rejet est apparent, et ouvre en fait le chemin pour qu’il expose sa 

véritable position, irréductible par rapport au théisme de Cléanthe. Car bien que l’idée d’une 



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

130 

 

 

 

âme du monde soit plus cohérente aux yeux de Philon que celle d’une intelligence extérieure au 

monde, les deux modèles souffrent d’un même défaut, dont Cléanthe semble ne pas se rendre 

compte. Ainsi, quand il allègue, par la suite, que le modèle de l’inhérence est désavoué par 

l’expérience, qui nous donne des signes que le monde est éternel et que sa création est récente, 

et quand il affirme, à titre de corroboration, que « rien sinon un bouleversement total des 

éléments ne pourra jamais détruire tous les animaux et végétaux européens qu’on trouve 

aujourd’hui dans le monde occidental », Philon se sent le droit de répliquer : « et quel argument 

avez-vous contre de tels bouleversements » ? (Hume, 1976 : VI, 199). Et il poursuit :  

 

On peut trouver sur la Terre entière des preuves solides et presque 
incontestables que chaque partie du globe a été pendant très longtemps 
recouverte par l’eau. Et même si l’on suppose que l’ordre est inséparable de la 
matière et qu’il lui est inhérent, la matière peut cependant connaître de 
nombreuses et grandes révolutions pendant des périodes infinies de la durée 
éternelle. Les changements incessants auxquels chaque partie de la matière est 
sujette semblent indiquer de telles transformations générales bien qu’on 
puisse en même temps observer que tous les changements et toutes les 
altérations dont nous avons eu l’expérience ne sont que des passages d’un état 
d’ordre à un autre et que la matière ne peut jamais rester dans une totale 
absence d’ordre et une totale confusion (Hume, 1976 : VI, 200). 

 

L’idée, qui part de Cléanthe, d’invoquer le fantôme des bouleversements généraux (idée 

dont l’origine remonte au stoïcisme ancien, mais qui est en vogue dans les théories géologiques 

de l’époque de Hume), rend l’avantage à Philon, qui peut maintenant achever la construction 

du modèle organique, renvoyant le processus de génération du monde non pas à une cause 

première, mais à une activité constante qui se déroule sur la toile de fond de l’éternité. La 

suggestion dans l’expérience de tels « bouleversements généraux » permet qu’une variation 

décisive soit introduite dans la théorie de l’âme du monde. Car si dans le modèle organique 

antérieure il paraissait nécessaire d’admettre un dessein immanent à la nature, il est désormais 

clair que la génération n’a ni commencement ni fin, que la matière surgit en tant qu’un principe 

aveugle de l’ordre de l’univers, thèse qui a l’avantage d’expliquer les imperfections qui se 

trouvent dans ce système, auxquelles Philon avait déjà fait allusion. 

 

Un arbre donne un ordre et une organisation à l’arbre qui vient de lui sans 
connaître l’ordre et c’est la même chose pour un animal et ses petits ou un 
oiseau et son nid. Les exemples de ce genre sont même plus fréquents dans le 
monde que les exemples d’ordre qui viennent de la raison et de l’art. Dire que 



 

 

 

131 

 

 

 

tout cet ordre chez les animaux et les végétaux procède en dernière analyse 
d’un dessein, c’est supposer la question résolue. On ne peut être certain de ce 
point important qu’en prouvant deux choses a priori, que cet ordre est, par sa 
nature, inséparablement attachée à la pensée et qu’il ne saurait jamais, de lui-
même ou par des principes originels inconnus, appartenir à la matière (Hume, 
1976 : VII, 205-206). 

 

Dénouement doublement contraire aux intérêts du théiste : sa preuve est démentie, et à 

la place apparaît, comme thèse la plus vraisemblable, la preuve du contraire de ce qu’il affirmait. 

Pour Philon, le seul fait est que l’expérience, malgré tout ce qu’elle peut suggérer à tel ou tel 

observateur, ne corrobore en définitive aucune des thèses exposées – bien que l’évidence tende 

fortement du côté du modèle de la génération, que Hume met au service de Philon à partir des 

écrits de Maupertius et de l’Histoire naturelle de Buffon (Knox-Shaw, 2008). Ce qui suffit à priver 

de fondement la supposée religion naturelle de Cléanthe.  

Mais le sceptique ne s’en contente pas. L’opposition entre deux thèses sur le monde, 

l’une qui affirme sa création récente, l’autre son éternité, est plus qu’une joute entre défenseurs 

de théories qui en dernière instance ne peuvent être prouvées ni démenties. C’est l’occasion 

pour que Philon, se fiant à l’expérience et à l’observation tout autant que Cléanthe voire plus 

encore, puisse conclure en faveur de la primauté, au-dessus des différents systèmes délinéés, de 

la nécessité.  

 

Comment les choses auraient-elles pu être ce qu’elles sont s’il n’y avait pas un 
principe d’ordre originel quelque part, inhérent à la pensée ou à la matière ? 
Et il est indifférent de donner la préférence à l’une ou à l’autre. Le hasard n’a 
aucune place dans aucune hypothèse, sceptique ou religieuse. Tout, c’est 
certain, est gouverné par des lois stables et inviolables et, si l’essence intime 
des choses nous était révélée, nous découvririons une scène dont nous 
n’avons à présent aucune idée. Au lieu d’admirer l’ordre des êtres naturels, 
nous verrions clairement qu’il était absolument impossible que les choses 
[même] dans le moindre détail admissent toute autre disposition (Hume, 
1976 : VI, 205-206).   

IV. La problématique de la nécessité dans « l’économie des choses » 

L’espèce d’antinomie entre le théisme et le panthéisme qui se dessine dans les discours de 

Cléanthe et de Philon est dissoute dans la primauté de la nécessité. « Admirer l’ordre des êtres 

naturels », c’est reconnaître qu’il existe un ordre, mais non un dessein, et c’est aussi admettre 

que l’apparence de sens ne se confond pas avec une finalité réelle, et qu’elle peut être imposée à 

l’image du monde par des nécessités inhérentes à la vie humaine (Deleule, 1979 : 261). Le 

monde naturel, où l’homme se trouve et dont il est parti intégrale, n’est pas pris en tant 



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

132 

 

 

 

qu’ordre, produit, il est un système, régi par des lois, et ce sont elles, et non pas un dessein 

originaire ou une âme essentielle, qui lui donnent sa cohérence, que l’imagination scientifique 

reconstitue péniblement et que la raison philosophante élève au statut de principe, en situant 

leur origine dans l’imagination. Le scepticisme de Philon, qui dans ce passage est également 

celui de Hume, débouche sur une suspension du jugement ; mais cette suspension est partielle, 

en même temps qu’elle refuse les vols de la métaphysique, elle cède devant l’évidence des sens, 

pourvu que celle-ci soit soumise à l’examen et dûment interprétée. Ce que l’imagination réglée 

produit est un monde ni plus ni moins vrai que d’autres possibles, créé cependant selon des 

règles établies par des critères plus méticuleux que ceux que certains philosophes adoptent 

(particulièrement les adeptes de la physique newtonienne). 

 On trouve ainsi dans les Dialogues cette topique depuis toujours chère à Hume : la faible 

différence de degré qui sépare la réalité de la fiction, et qui oblige à méditer sur ce qu’elles ont 

en commun, l’aspiration de l’imagination à se régler et à se limiter soi-même (Hume, 1999 : I, 

III). Cette aspiration, dans le cas de la compréhension de l’univers en tant que système, ne peut 

être que partiellement satisfaite, car les signes sur lesquels l’imagination se fonde sont limités en 

nombre, et leur poids, en tant qu’évidence d’un ordre, est faible. L’affirmation de la nécessité en 

tant que principe de l’ordre est moins un retour au rationalisme du siècle antérieur que la 

résignation de l’imagination à la seule espèce de connaissance affirmative qui lui soit autorisée 

par l’expérience. 

Mais en même temps, il reste à Philon à examiner une question délicate. Si rien dans ce 

monde ne vient d’un dessein, transcendant ou immanent, si tout dépend de la nécessité aveugle, 

comment expliquer la récurrence des formes naturelles, des conformations spécifiques des êtres 

organisés ? Ignorer cette question impliquerait payer un prix trop élevé pour une hypothèse 

spéculative, ne sacrifiant rien de moins que l’histoire naturelle elle-même, responsable de la 

génération et de la manutention des individus et des espèces. L’expérience suggère que l’univers 

peut être compris en tant que système ; dans quelle mesure la nécessité peut expliquer 

l’ordonnancement de ce système et la formation des êtres organisés ? 

 

Y a-t-il un système, un ordre, une économie des choses par laquelle la matière 
puisse conserver cette perpétuelle agitation qui lui semble essentielle et qui 
maintienne cependant une constance dans les formes qu’elle produit ? Il y a 
certainement une telle économie, car c’est actuellement le cas pour le monde 
présent. Le mouvement perpétuel de la matière, en moins d’une infinité de 
transpositions, doit donc produire cette économie, et cet ordre, une fois 
établi, se maintient pour de nombreuses périodes, sinon pour l’éternité. Mais, 



 

 

 

133 

 

 

 

partout où la matière est ainsi équilibrée, arrangée et ajustée qu’elle continue 
dans son mouvement perpétuel et préserve pourtant une constance dans les 
formes, sa situation doit, de tout nécessité, avoir entièrement la même 
apparence d’art et d’arrangement que celle que nous observons à présent. 
Toutes les parties de chaque forme doivent être en relation aux autres parties 
et avec le tout, et le tout lui-même doit être en relation avec les autres parties 
de l’univers, avec l’élément dans lequel ces formes subsistent, avec les 
matériaux avec lesquels elle répare ses pertes et son déclin, avec toute autre 
forme, hostile ou amicale. Un défaut dans l’une de ces particularités détruit la 
forme, et la matière qui la compose se dérègle de nouveau et est jetée dans 
des fermentations et des mouvements irréguliers jusqu’à ce qu’elle s’unisse à 
quelque autre forme réglée (Hume, 1976 : VIII, 210-211).  

 

Les lois du mouvement, qui agissent sur la matière (mais qui n’en sont pas issues), 

fournissent ainsi ce qu’Hume appelle une « économie », par opposition à un « dessein ».  

Cette économie est décrite par Philon en détail quand il s’agit, dans la partie XI des 

Dialogues, d’énumérer les maux qui affligent le monde et la condition humaine, démentant ainsi 

la thèse d’un ordre bienveillant des choses. Au milieu d’un argument moral qu’il n’y a pas lieu 

de reconstituer ici (Malherbe, 1984), Philon montre que « la présente économie du monde » 

consiste dans le « cours régulier de la nature », dont les causes sont « secrètes, variables et 

complexes » (Hume, 1976 : XI, 234). Ceci dit, il y a une économie particulière, « de la création 

animale » par laquelle « les douleurs, aussi bien que les plaisirs, sont employées pour exciter 

toutes les créatures à l’action et les rendre vigilantes dans ce grand ouvrage qu’est la 

conservation de soi » (Hume, 1976 : XI, 234-235). La réalisation de cette tâche est permise par 

un troisième principe d’économie, par lequel l’économie particulière est mise en rapport direct 

avec l’économie générale, et qui consiste dans « la grande parcimonie avec laquelle tous les 

pouvoirs et toutes les facultés sont distribués à chaque être particulier ». L’ajustement des 

« organes et aptitudes de tous les animaux » est tel et « si bien adaptés à leur conservation » que, 

« aussi loin que l’histoire ou la tradition remonte, il ne semble pas qu’une seule espèce ait 

disparu de l’univers » (Hume, 1976 : XI, 235). Permanence des espèces, continuité du milieu qui 

leur impose les nécessités auxquelles répond leur physiologie.  

Générosité de la nature ? Au contraire, « la nature semble avoir fait un calcul précis des 

besoins de ses créatures et, comme un maître sévère, elle ne leur a pas offert plus de pouvoirs et 

de dons que ce qui est strictement suffisant pour les satisfaire » (Hume, 1976 : XI, 235). Dans 

les êtres organisés, il n’y rien de plus ni rien de moins que ce qui est nécessaire à leur survie. 

L’histoire de la nature, aussi loin qu´elle parvienne, semble confirmer l’intelligence de ce calcul 

et montrer l’équilibre parfait entre la parcimonie des moyens de l’économie animale et les 

exigences qui lui sont imposées par l’économie du tout. Philon semble ainsi s´acheminer vers la 



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

134 

 

 

 

conclusion que, bien qu’il n’y ait pas de dessein, l’économie satisfait pourtant, à différents 

niveaux, à toutes les prérogatives de l’ordonnancement qui s´attacheraient à un dessein. Ce 

n’est cependant pas ce qu’il entend montrer. Car si, en effet, il y a un ordre, tout indique qu’il se 

doit plutôt à un ajustement fortuit entre des parties de matière qui suivent la nécessité aveugle 

qu’à une pondération sur ce qui serait meilleur pour les parties et, par conséquent, pour le tout. 

Ce que l’on trouve dans « la grande machine de la nature » est une « opération imprécise des 

ressorts et des principes ». La nécessité est locale, elle concerne les lois du mouvement qui 

agissent sur la matière, elle ne se reflète pas sur le dessin général qui en résulte, si ce n´est de 

façon circonstancielle.  

D’où l’idée que des bouleversements pourraient recomposer de temps à autre la face de 

la nature sans porter préjudice à l’ordre lui-même, puisqu’ils seraient causés, de toute façon, par 

les mêmes lois agissant depuis toujours. La péroraison de Philon mérite d’être citée dans son 

intégralité : 

 

Il faut reconnaître qu’il est peu de parties dans l’univers qui ne semblent pas 
servir quelque dessein et dont la suppression ne produirait pas des 
dysfonctionnements et des désordres visibles dans le tout. Les parties se 
tiennent les unes aux autres et on ne peut en toucher une sans affecter le reste 
à un degré plus ou moins important. Mais, en même temps, il faut remarquer 
que ces parties ou principes, malgré leur utilité, ne sont pas exactement 
ajustés de façon à se tenir dans les bornes de leur utilité. Elles sont toutes 
susceptibles, en toute occasion, d’aller d’un extrême à l’autre. On imaginerait 
que cette grande production n’a pas reçu la dernière main de son fabricant, si 
peu finies sont toutes les parties et si grossiers sont les traits avec lesquels elle 
est exécutée. Ainsi les vents sont nécessaires pour transporter les nuages sur 
la surface du globe et ils aident les hommes dans la navigation, mais que de 
fois ils deviennent nuisibles en formant des tempêtes et des ouragans ! Les 
pluies sont nécessaires pour nourrir toutes les plantes et tous les animaux de 
la terre, mais que de fois sont-elles défaut ou sont-elles excessives ! La chaleur 
est nécessaire à toute vie et à toute végétation, mais on ne la trouve pas 
toujours dans la proportion qui convient. Du mélange et de la sécrétion des 
humeurs et des sucs dépendent la santé et la prospérité de tout animal, mais 
les parties n’accomplissent pas leurs fonctions propres avec régularité. Quoi 
de plus utile que toutes les passions de l’esprit, l’ambition, la vanité, l’amour, 
la colère ! Mais que de fois rompent-elles les amarres et causent-elles les plus 
grandes convulsions dans la société ! Il n’est rien de si avantageux dans 
l’univers qui ne devienne fréquemment pernicieux par excès ou par défaut et 
la nature ne s’est pas gardée avec la précision requise contre tous les 
désordres et toutes les confusions. L’irrégularité n’est sans doute jamais assez 
importante pour détruire une espèce, mais elle suffit souvent pour mener les 
individus à la ruine et au malheur (Hume, 1976 : XI, 235-236). 

 



 

 

 

135 

 

 

 

Aussi loin que l’imagination humaine puisse voir, l’univers est un tout, et il y a un 

ajustement entre ses parties. Mais cet ajustement est imparfait, car, dans leurs relations, ce qui 

s´observe c’est la démesure et l’excès, non la proportion exacte qui les ferait œuvrer ensemble, à 

la manière d’une machine bien régulée. L’organisme, ou la machine animale à laquelle Philon 

compare l’univers, est un mécanisme imparfait, qui n’est pas le résultat de l’art, et qui, 

contrairement aux produits de celui-ci, n’admet guère de perfectionnement. Au-delà des 

phénomènes naturels extérieurs, la permanence de l’espèce, la misère de l’individu, condamné à 

la souffrance et à la mort, tout nous mène à penser que l’économie du système du monde est 

un principe d’ordre suffisant, mais hautement imparfait. 

C’est ce que dit Philon, dans la chaleur de l’argumentation. Une autre question, peut-

être mineure, est de savoir quelle est la position définitive de Hume au sujet des matières 

cosmologiques. En d´autres termes, il ne peut offrir une position plus cohérente avec la 

radicalité de son empirisme que celle proposée par Philon, résolument newtonienne, qui 

exploite jusqu’aux dernières conséquences, à travers l’analogie, l’aspect expérimental de cette 

physique des lois générales. On se souviendra de l’anecdote circulant à Paris dans la deuxième 

moitié du XVIIIe siècle. Comme Hume se trouvait un jour dans le salon du baron d’Holbach, 

réputé pour la liberté avec laquelle on y discutait et affirmait les positions les plus radicales et 

les plus impies en matière de religion, l’amphitryon et les invités portèrent un toast en son 

honneur, en le saluant comme « l’un des nôtres » - c’est-à-dire comme un matérialiste. Ce à quoi 

Hume aurait répondu quelque chose comme « mais il est impossible de l’être » 

(Mossner, 1980 : 475-476). Ce n’est pas qu’il n’avait pas de sympathie pour les positions de 

Diderot ou même du baron d’Holbach ; quelques arguments de Philon dans les Dialogues, 

comme ceux que nous avons cités plus haut, peuvent certainement soutenir un matérialisme 

cohérent. Mais il ne pourrait jamais aller aussi loin que ses pairs et, en même temps, demeurer 

sceptique et adepte du système de Newton, en tant que partisan d’une philosophie 

authentiquement expérimentale, et donc cohérente avec ce scepticisme5. Dans une grande 

mesure, le profond écart qui sépare Kant et Hume se doit à l’insistance de ce dernier sur le 

caractère expérimental de la physique-mathématique. Comme la Critique de la raison pure 

l´explicite dès son introduction, ce qui intéresse Kant chez Newton n’est pas l’aspect 

expérimental de sa philosophie, mais la promesse qu’elle pourrait être réduite à des principes 

apodictiques, indépendants de l’expérience. C’est pourquoi cette même Critique porte dans ses 

pages une apologie du théisme que Philon cherche à condamner dans les Dialogues ; c’est 

                                                        
5 D’où le soustitre du Traité de la nature humaine, “being an attempt to introduce the experimental method 

of reasoning into moral subjects” (« Essai pour introduire la méthode expérimentale de raisonnement dans les sujets 

moraux »).   



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

136 

 

 

 

également pourquoi la Critique du jugement refuse, au nom d’une réhabilitation du théisme, toute 

légitimité à l’hypothèse opérationnelle, proposée par Philon, de l’assimilation du système du 

monde à un organisme ou une machine animale (Lebrun, 2009).  

 

V. L’anthropomorphisme reconsidéré : conclusions 

Mais que gagne-t-on finalement en substituant à la notion de dessein la notion d’économie ? Il 

est facile de voir dans les arguments de Philon un côté destructif, mais on oublie qu’ils 

légitiment la pratique de l’histoire naturelle séparée de la notion de fin, centrée sur la 

physiologie en tant que principe de conformation des êtres organisés. Une telle pratique est 

largement adoptée, à l’époque de Hume, par les naturalistes, particulièrement en France. 

Renoncer à la notion de dessein, dans l’histoire naturelle, est le premier pas pour que la 

constitution des formes puisse être comprise exclusivement à partir des processus naturels 

analogues à ceux des lois du mouvement qui agissent sur la matière. Outre leur contribution à 

cette importante conquête, qui se consolide au long du XVIIIe siècle et triomphe au tournant 

du siècle suivant, les arguments de Philon visent de plus à permettre une compréhension de ce 

que serait, finalement, la fameuse nature humaine. Pour atteindre cet objectif, il doit réaliser une 

manœuvre pour le moins inattendue. Il ne s’agit d’effectuer rien d’autre qu’une critique de la 

nature qui, selon ses vues, serait excessivement parcimonieuse dans la distribution des dons ; 

contrairement à ce qu’affirment les stoïques, l’économie du tout n’est pas de sagesse, elle est 

plutôt d´avarice : la parcimonie adoptée par rapport à une partie n’est pas compensée par les 

richesses versées sur d’autres, ce qui devient particulièrement visible lorsqu’on évalue ce qu’il 

fallait pour que l’homme puisse avoir un degré plus satisfaisant de bonheur que celui dont il 

bénéficie. Écoutons Philon, critique de l’économie naturelle : 

     

Afin de guérir ces maux de la vie humaine, je n’exige pas que l’homme ait les 
ailes de l’aigle, la rapidité du cerf, la force du bœuf, les membres du lion ou 
les écailles du crocodile et du rhinocéros. Je demande encore moins la 
sagacité d’un ange ou d’un chérubin. Je me contenterai d’accroître un seul 
pouvoir de son âme, une seule faculté. Donnons-lui une plus grande 
propension à l’effort et au travail, une souplesse d’esprit et une activité 
mentale plus vigoureuses. Qu’il soit affairé et appliqué avec plus de constance 
! Que l’espèce entière possède naturellement une diligence (213) égale à celle 
que beaucoup d’individus sont capables d’atteindre par habitude et réflexion 
et, sans que le mal s’en mêle, les conséquences les plus bénéfiques seront le 
résultat immédiat et nécessaire de cette dotation.  Presque tous les maux de la 
vie humaine, moraux aussi bien que naturels, viennent de l’oisiveté. Si notre 
espèce, par sa constitution originelle, était exempte de ce vice, de cette 



 

 

 

137 

 

 

 

infirmité, la parfaite culture de la terre, le progrès des arts et de la production, 
l’exacte exécution des fonctions et des devoirs s’ensuivraient immédiatement 
et les hommes, dès lors, pourraient pleinement atteindre cet état de société 
qui est si imparfaitement atteint par le gouvernement le mieux réglé. Mais, 
comme le courage est un pouvoir, et l’un de ceux qui ont le plus de valeur, la 
nature semble déterminée, conformément à ses maximes habituelles, à 
l’octroyer aux hommes d’une main très économe et elle préfère les punir 
quand il leur fait défaut plutôt que de les récompenser quand il leur fait 
obtenir des résultats. Elle a structuré l’homme de telle façon que rien sinon la 
plus violente nécessité ne peut l’obliger à travailler et elle emploie tous ses 
autres besoins pour vaincre, du moins en partie, le manque de diligence et 
pour lui donner une part de la faculté dont elle a jugé bon de le priver 
naturellement. On peut reconnaître ici que nos demandes sont très humbles 
et d’autant plus raisonnables. Si nous exigions d’être doués d’une pénétration 
et d’un jugement supérieurs, d’un goût plus délicat pour la beauté, d’une 
sensibilité plus subtile à la bienveillance et à l’amitié, on pourrait nous dire 
que, de façon impie, nous prétendons rompre l’ordre de la nature, que nous 
voulons nous élever à un rang plus haut d’existence, que les présents que 
nous demandons, n’étant pas conformes à notre état et à notre condition, ne 
feraient que nous nuire. Mais il est dur, j’ose le répéter, il est dur que, placés 
dans un monde si plein de besoins et de nécessités, où presque tout être, tout 
élément soit est notre ennemi, soit nous refuse son assistance, nous devions 
aussi lutter contre notre propre tempérament et que nous soyons privés de 
cette faculté qui seule peut nous protéger de ces maux multipliés (Hume, 
1976 : XI, 236). 

 

Toute cette argumentation de fond anthropologique vise à indiquer un déséquilibre de 

manque de sagesse dans la distribution naturelle des dons de la race humaine, et elle peut être 

lue, en ce sens, comme un commentaire assez acide d’un passage de Shaftesbury (dont la 

pensée est visée un peu partout dans les dialogues), qui, en tant que bon stoïque, plaide de 

façon incisive en faveur d’une économie sage, qu’il a le soin (ou l’élégance) de faire équivaloir à ce 

que les autres entendent par dessein.  Un passage de ses cahiers de notes montre bien dans quel 

sens cette sagesse aurait favorisé l’homme au détriment d’êtres qui ont reçu, pour leur part, 

d’autres dons, mais exclusivement physiques : 

 

So has nature ordered for the other creatures. Such is their hardness, 
strength, robustness, readiness. --- But why not the same for man? --- Say as 
well: why not wings for man? Why not nature itself for man, not man for nature? 
... But if it be not nature for man, but man for nature; then must man, by his 
good slave, submit to the elements of nature and not the elements to him. If 
in air; he falls: for wings were not given him to fly in air. If in water; he sinks: 
for he has not what is necessary for water. If in fire, he consumes. But upon 
earth he can do well. Although not within the earth neither: not in every part 
of earth: but on the surface of the earth only … In this view, then, consider 
this that the divine man says here, and see how ridiculous the complaint is, 
which he so well exposes ... “why was I not made strong as a horse, or hardy 
and robust as this on that creature; or nimble and sprightly as the other?” ... 



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

138 

 

 

 

And yet when uncommon strength of body and great things are added of that 
kind even in our own species; see the consequence what happens! Therefore 
it were better and more modest for a person so much in love with an athletic 
Milo-like constitution not to ask why was I not made strong as  horse? But why was I 
not made a horse? For that would be more suitable. (Shaftesbury, 1993 : 263-65) 

 

Shaftesbury insère une paraphrase de ce texte dans The moralists, a philosophical rhapsody, 

publié dans le volume  2 des Caractéristiques (1711), où Hume l’aurait certainement trouvée6. 

L’intérêt de la croiser avec le discours de Philon dépasse très largement la question de savoir si 

la critique est définitive ou non. Il est certain qu’elle est pertinente, considérant le point de vue 

sceptique. Mais le plus important est d’examiner comment le pessimisme de Philon et 

l’optimisme de Shaftesbury changent de position, dans une chorégraphie inusitée. Dans la 

version du texte de Shaftesbury que nous avons cité, on perçoit clairement que la conclusion 

positive du raisonnement est obtenue à partir de constations rationnelles qui contrarient 

évidemment le désir humain, au point de devoir s’imposer par une figure d’ironie relativement 

lourde (celui qui veut être fort comme un cheval pense d’emblée comme un équin, même sans 

le savoir…). Dans le texte de Philon en revanche, ce sont les constatations de fait, en toute 

sérénité, qui amènent à une conclusion consternante, ce qui atténue considérablement son effet, 

dans la mesure où le plus important est déjà assuré : la possibilité de contempler sobrement, 

sans sursauts de passion, la place de l’homme dans l’économie du tout. Cette contemplation 

peut ainsi être considérée une sorte de compensation des maux d’une créature industrieuse qui 

doit se contenter d’une indolence qui lui est imposée par les limites de sa propre constitution, 

ou de son économie interne, ou animale, dans sa relation avec l’économie externe, ou de 

l’univers. Convenons-en, ceci est bien plus que ce que l’on pourrait attendre d’un « tout » qui 

« ne donne que l’idée d’une nature aveugle fécondée par un principe vivifiant et dont les 

                                                        
6  « Ils [les animaux] sont vêtus et armés par la Nature même, qui leur fournit le couvert et le logement. 

Tel est le privilège des animaux ; telle est leur force et leur vigueur. — Pourquoi n’en est-il pas de même 

de l’Homme ? — Demandez encore pourquoi il n’a pas d’ailes pour voler, de nageoires pour nager ... 

comme si la Nature l’avait établi Maître de tout... Si la Nature n’est point pour l’Homme, mais l’Homme 

pour la Nature ; il faut alors que l’Homme se soumette de bon gré, aux Éléments de la Nature, et non 

pas qu’il prétende s’asservir les Éléments … S’il est abandonné dans l’air, il tombe la tête en bas ; car il 

n’a point d’ailes : dans l’eau, il va bientôt à fond ; au sein de la terre, il suffoque… Pourquoi donc se 

plaindre de la Nature comme on fait si souvent ? Pourquoi, dit l’un, ne m’a-t-elle pas fait aussi fort 

qu’un cheval ? Pourquoi, dit l’autre, ne suis-je pas aussi robuste et hardi que tel animal ; aussi agile et 

actif que tel autre ? Cependant considérez ce qui arrive quand une force, une souplesse, une vigueur 

extraordinaire se réunissent dans notre espèce ! Un admirateur de la force de Milon, et qui souhaiterait 

de l’égaler, ferait mieux, à ce qu’il me semble, de demander modestement pourquoi la Nature ne l’a pas 

fait Brute : car cela lui conviendrait davantage... » (Shaftesbury, 1769 : 238-242). 



 

 

 

139 

 

 

 

entrailles déversent, sans discernement et sans soin maternel, ses enfants estropiés et ratés ». 

(Hume, 1976 : XI, 263) La cosmologie de Philon ne porte aucune trace de métaphysique : elle 

est résolument un monde créé à la lumière de la nécessité de comprendre la nature humaine. 

Hume se réfère à ce point dans la première Enquête, lorsque, dans la section VIII, il 

attribue « aux stoïciens » l’idée selon laquelle « le tout, considéré comme un même système, est 

ordonnancé, dans chaque période de son existence, avec une parfaite bienveillance », ce qui 

produirait un « maximum » (utmost) de bonheur, bien que les spectateurs qui contemplent 

l’ordre ne puissent pas le discerner, car ils se réfèrent à son intérêt immédiat, tel qu’il s’exprime 

dans l’espèce humaine, et non pas à l’économie de l’univers, qui est désintéressée (Hume, 

1999 : 163). La conformation spécifique de l’homme est telle, son corps est constitué d’une telle 

manière, qu’un intérêt immédiat le domine à travers la force des affections, le poussant au 

sentiment de plaisir et de déplaisir qui en découlent. Comment les lointaines considérations des 

philosophes sceptiques pourraient-elles avoir, face à cela, de l’influence sur le modèle de la 

nature humaine ? “L’esprit de l’homme est formé par la nature de manière à ce que, devant 

certains caractères, dispositions et actions, il éprouve un sentiment immédiat d’approbation ou 

de reproche”, et aucune idée nébuleuse d’ordre cosmique qui justifierait un mal immédiat ne 

pourrait s’imposer à ce mécanisme sans le dénaturer ou l’adultérer totalement (163). La 

bienveillance, comme montre l’Enquête sur les principes de la morale, est une tendance de la nature 

humaine, non une disposition inscrite dans la nature en tant que système selon un dessein, et le 

tout est de savoir sa portée (courte) et son efficacité (longue). Le scepticisme retrouve sur ce 

point le naturalisme, et c’est pour ce dernier que Philon plaide dans les Dialogues : toute idée 

d’ordre est d’extraction humaine, et dans les différents systèmes cosmologiques, qu’ils soient 

newtoniens ou non, se révèle l’intérêt de ceux qui les ont inventés. « Voici donc une nouvelle 

espèce d’anthropomorphisme », s’était exclamé le sceptique dans la partie VI (Hume, 1976 : 197), 

insinuant ainsi que, selon l’habillage sous lequel il se présente, et à condition qu’il se reconnaisse 

en tant que tel, l’anthropomorphisme peut être une bonne philosophie. C’est que l’art de créer 

des mondes n’est rien d’autre que l’art de créer de valeurs.  

(Traduit en français par Márcia Aguiar) 

 

Bibliographie 

Canguilhem, G. (1996). Machine et organisme, dans La connaissance de la vie. Paris : Vrin.  

Deleule, D. (1979). Hume et la naissance du libéralisme économique. Paris : Aubier Montaigne.  

Deleuze, G. (1953). Empirisme et subjectivité. Paris : PUF. 

Donovan, A. L. (1975). Philosophical Chemistry in the Scottish Enlightenment. Edinburgh : University Press.    



 
 
 
 
Pimenta, P. (2020). Hume et l’art de créer des mondes.  
Siglo Dieciocho, I, 119-140. 
 

 

140 

 

 

 

Groulez, M. (2005). Le scepticisme de Hume. Paris : PUF.  

Hume, D. (1976). The Natural History of Religion and Dialogues concerning Natural Religion, ed. Colver & 

Price. Oxford: Clarendon Press. 

Hume, D. (1999). An Inquiry concerning Human Understanding, ed. Beauchamp. Oxford: Clarendon Press.  

Hume, D. (2007). A Treatise of Human Nature, ed. Norton & Norton. Oxford: Clarendon Press, 2 vols. 

Hume, D. (2008). Dialogues sur la religion naturelle, traduction Phillipe Folliot. Recuperé de : 

http://classiques.uqac.ca/classiques/Hume_david/Dialogues_sur_religion_naturelle/Dialogues

_sur_religion_naturelle.html  

Hurlbutt, R. (1985). Hume, Newton and the Design Argument. Lincoln: University of Nebraska Press. 

Kant, I. (1975). Première introduction à la Critique de la faculté de juger. Traduit par Louis Guillermit. Paris : 

Vrin.   

Knox-Shaw, B. (2008). Hume’s “Father Scenes”: Maupertuis and Buffon in the Dialogues. Hume Studies, 

34 (2), 209-230. 

Le Jallé, E. (2011). La Critique humienne de l’argument du dessein. Revista Internacional de Filosofía, 52, 

159-171.    

Lebrun, G. (1982). David Hume dans l’album de familie husserlien. Manuscrito, 5 (2), p. 37-53. 

Lebrun, G. (2009). Kant sans kantisme. Paris : Fayard.    

Leibniz, G. W. (1992). Nouveaux essais sur l’entendement humain. Ed. J. Bruschwig. Paris : 

Flammarion.   

Malherbe, M. (1988). Kant ou Hume, ou la raison et le sensible. Paris : Vrin.  

Mossner, E. C. (1980). The Life of David Hume. Oxford: Clarendon Press.  

Shaftesbury, A. A. Cooper, comte de (1769). Les œuvres de Mylord Comte de Shaftsbury, contenant Ses 

Caracteristicks, Ses Lettres, Et Autres Ouvrages. Genève : maison d’édition inconnue, t. I. Récupéré 

de : https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k108844r  

Shaftesbury, A. A. Cooper, comte de (1993). Exercices. Traduit par Laurent Jaffro. Paris : Aubier. 

CV de l’auteur 

Pedro Pimenta est professeur de philosophie moderne à l’université de Sao Paulo. Il a publié, 

entre autres, A trama da natureza (Unesp, 2018) et Darwin e a seleção natural (Edições 70, 2020). 

Ses traductions les plus récentes sont: Adam Feguson: Ensaio sobre a história da sociedade civil 

(Unesp, 2019) et Rousseau: escritos políticos (Ubu, 2020). 



  SOCIEDADES SEM DEUSES? PIERRE BAYLE LEITOR 

DOS RÉCITS DE VOYAGES 1* 

SOCIETIES WITHOUT GODS? PIERRE BAYLE READER OF 
RÉCITS DE VOYAGES  

Marcelo de Sant’Anna Alves Primo 

Universidade Federal de Sergipe 
marceloprimo_sp@hotmail.com 

Resumo  
Os récits de voyages influenciaram muito algumas concepções e ideias de Pierre Bayle e forneceram ao 
filósofo um firme suporte à sua crítica do consentimento universal sobre a existência de um deus. 
Dentre as obras em que Bayle não hesita em recorrer aos récits para questionar a crença em uma 
divindade em todas as sociedades primitivas, limitar-nos-emos ao escrito Continuation des pensées diverses, 
onde abundam citações dos viajantes que olharam mais de perto os costumes dos povos não-europeus. 
Quando Bayle se vale dos récits para colocar em questão a opinião corrente de que os homens sempre 
creram nos deuses, o motivo é claro: utilizá-los como possibilidade de criticar o cristianismo e os 
costumes dos europeus. Assim sendo, opondo os fatos à religião, a experiência à autoridade, separando 
fé da moralidade, utilizando-se de métodos comparativos e mostrando descrença em um mundo 
unívoco e fixo, Bayle é um verdadeiro promotor dos récits.  

Palavras-chave: Bayle; Récits de voyages; Ateísmo; Experiência; Moral.  

 

Abstract 
The récits de voyages greatly influenced certain conceptions and ideas of Pierre Bayle and provided the 
philosopher with a firm support for his critique of the universal consent regarding the existence of a 
god. Among the works where Bayle resorts to the récits de voyages in order to question the belief in a 
divinity in all primitive societies, we will confine ourselves to the Continuation des pensées diverses, where 
there are many quotations from travelers who looked more closely at the customs of non-European 
peoples. When Bayle relies on these récits to cast doubts on the current opinion that men have always 
believed in the gods, the reason is clear: he uses them as a possibility of criticizing Christianity and the 
customs of Europeans. Thus, by contrasting facts with religion, experience with authority, separating 
faith from morality, using comparative methods and showing disbelief in an univocal and fixed world, 
Bayle is a true promoter of the récits. 

Keywords: Bayle; Récit de voyages; Atheism; Experience; Moral. 
 

 

 

 

 

 

                                                        
1* Recibido el 18/05/2019. Aprobado el 15/12/2019. Publicado el 01/07/2020. 



 
 
 
 
De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.  
Siglo Dieciocho, I, 141-153. 
 

 

142 

 

 

 

Aqueles que fazem a religião derivar de um sentimento religioso 
inato raciocinam mais ou menos como se, na política, fizessem 
a realeza derivar do respeito inato por uma estirpe real. Esse 
respeito é obra do tempo, do hábito, das tendências simpáticas 
do homem que foram, por muito tempo, direcionadas para um 
mesmo lado. Em tudo isso não existe nada de primitivo e, no 
entanto, essa devoção do povo a uma estirpe real possui, como 
sentimento, uma força considerável (Jean-Marie Guyau, A 
irreligião do futuro: estudo sociológico, II, IV, i). 

I. Introdução 

Em um trabalho pioneiro intitulado Pierre Bayle: reader of travel literature, Joy Charnley sustenta 

que os récits de voyages influenciaram muito algumas concepções e ideias de Pierre Bayle, e 

forneceram ao filósofo um firme suporte à sua crítica do consentimento universal entre os 

homens sobre a existência de um deus. Contudo, a autora concentra-se mais no uso dessa 

literatura no Dictionnaire historique et critique e, ao final, apontando e organizando onde e como ele 

utiliza as fontes históricas para dar base a determinados argumentos. Dentre as obras que Bayle 

não hesita em recorrer aos récits para questionar a crença em uma divindade em todas as 

sociedades primitivas, limitar-nos-emos ao escrito Continuation des pensées diverses, onde abundam 

citações dos viajantes que olharam mais de perto os costumes dos povos não-europeus2. 

Segundo Charnley “as sociedades ateístas não eram apenas sugeridas como possibilidades” 

(Charnley, 1998: 15): foram exploradas, elencadas e relatadas pelos missionários que as 

visitaram in loco.  Nesse sentido, trataremos de ver como essas fontes ecoaram nas apreciações 

de Bayle no que concerne à sua crítica da opinião a qual consiste na defesa – a priori – que 

todos os povos acreditaram que os deuses sempre existiram como reguladores das relações 

políticas e sociais e que tal crença é inata. Dentre os diversos momentos que Bayle na 

Continuation se vale dos récits para colocar em xeque a opinião corrente de que os homens 

sempre creram nos deuses3, a sua motivação é clara: utilizá-los como possibilidade de uma 

                                                        
2 Segundo Isabelle Delpla, “[...] este interesse pelos relatos de viagens marca uma evolução no 

pensamento de Bayle. Se nos Pensées diverses e na, o paradoxo é experiência do pensamento, uma ficção 

metafísica ou uma simples possibilidade lógica no todo complexo de disjunções que estruturam a 

argumentação geral, nas obras ulteriores o apelo à experiência e aos relatos de viagens dá corpo a esta 

conjectura. Na Continuation des pensées diverses e na Réponse aux questions d’un provincial, o ateísmo social 

passa de um mundo logicamente possível a um mundo antropologicamente possível, de uma 

possibilidade psicológica a nível individual a uma possibilidade social a nível de uma comunidade” 

(1999: 121). 
3 Mais precisamente, quanto às citações, ver os caps. XIV, XVIII, XXIV, XXVIII, XXX, LXXVII, 

LXXXV, LXXXVI, CXIII, CVXIII, CXLV, CXLIX; em relação às referências, ver os caps. VI, XIX, 



 

 

 

143 

 

 

 

crítica para questionar o cristianismo e os costumes dos europeus. Assim sendo, opondo os 

fatos à religião, a experiência à autoridade, separando fé e moralidade, utilizando-se de métodos 

comparativos, mostrando a sua descrença em um mundo unívoco e fixo, Bayle é um verdadeiro 

promotor dos récits4.  

II. Os récits de voyages na Continuation des pensées diverses  

No §IV da Continuation, intentando fornecer um sustentáculo concomitantemente teórico e 

apoiado na experiência à sua tese da existência de povos ateus, Bayle parte de uma premissa 

crucial: a maioria que tende a uma determinada opinião nunca será o criterium da verdade, já 

que, em termos demonstrativos, “é uma péssima prova da verdade de uma coisa dizer que uma 

infinidade de pessoas a afirmaram” (OD III [CPD5]: 193a). Nesse sentido, se a preocupação dos 

que defendem uma opinião corrente é em relação à descoberta da fragilidade e estreiteza de 

certas concepções e, mais do que isso, concernindo às consequências perigosas para uma(s) 

doutrina(s) ser(em) questionada(s) em seus fundamentos, Bayle diz que aí nada há a temer, já 

que as grandes verdades, tendo caracteres interiores que as sustentam, é por aí que elas devem 

ser discernidas, afastando todos os fatores externos que podem obliterá-las, já que estes últimos 

podem convir tanto à verdade como à falsidade, “em uma palavra, a verdade perderia 

grandemente a sua causa se ela fosse decidida pela pluralidade das vozes” (OD III [CPD]: 193b). 

Em outros termos, Bayle quer dizer que essa pluralidade não dá margem a outras perspectivas 

que poderiam ampliar o horizonte de conhecimento sobre o que foi ou está sendo recém-

descoberto. Aí o progresso dos erros de especulação e de fato, tornando-se fáceis e inevitáveis, 

já que a maioria das vozes “acha melhor crer do que examinar” (OD III[CPD]: 194a)6. Na 

verdade, o grande perigo está em reverenciar acriticamente os argumentos de autoridade que 

nos ensinam. O preconceito leva à aceitação de todos os seus dogmas, dispensando um exame 

                                                                                                                                                                          

XXVII, XXVIII, XXXII, LXIX, LXXXV, LXXXVII, LXXXVIII, CXVIII, CXLIX; e quanto às 

alusões sem as fontes, ver os caps. VI, XIII, XV, XVIII, XIX, LXXXVIII. 
4 Todavia, Charnley faz uma advertência importante quando afirma que é fundamental “olhar para as 

críticas à luz do autor e ter consciência de que algumas nem sempre foram muito objetivas ou bem 

informadas, muitas vezes tendo preconceitos e falsas ideias que obscureceram seu julgamento. Outros 

eram simplesmente ingênuos e não eram suficientemente rigorosos quanto às informações e fontes que 

empregavam, permitindo que as distorções se infiltrassem” (1998, p. 16).  
5 Todas as obras citadas de Bayle no presente texto, exceto o Dictionnaire historique et critique [DHC] estão 

no tomo III das Oeuvres Diverses [OD]: Pensées diverses sur la comète [PD], Continuation des pensées diverses 

[CPD] e Réponse aux quéstions d’un provincial [RQP]. 
6 Bayle afirma: “Um único homem que adquiriu uma grande consideração persuade em pouco tempo, 

em toda uma cidade e em toda uma província, o que ele honra com seu testemunho” (OD III [CPD], p. 

194a). 



 
 
 
 
De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.  
Siglo Dieciocho, I, 141-153. 
 

 

144 

 

 

 

acurado por meio de sólidas razões. Contrariamente, o filósofo de Carla, através de um 

“exercício de antropologia racional visa, ao menos na intenção, evitar os dois escolhos que 

seriam a credulidade nos fatos relatados e a construção de uma antropologia a priori e dedutiva 

que seria somente a projeção de nossos preconceitos” (Delpla, 1999: 135). Bayle entende que é 

uma questão de método: se o caráter majoritário de uma opinião nunca será sinônimo de 

verdade, então é o melhor a fazer é “se servir do método de pesar as vozes e não contá-las” (OD 

III[CPD]: 194b-195a, grifos meus).  

Prosseguindo à luz da argumentação empreendida no parágrafo anterior, no §V, Bayle 

chega a uma questão espinhosa, a saber, se a ideia de um deus foi comum a todas as nações. 

Mais do que isso, ele indaga se o consentimento dos povos em reconhecer uma divindade é 

suficiente para provar que ela realmente exista7. Qual seria o fundamento – se houver – dessa 

suposta prova? O filósofo francês, partindo de uma passagem de Cícero, questiona a 

veracidade do inatismo da ideia de um deus na alma dos homens, quando sustentam que foi a 

natureza que imprimiu essa marca porque todas as nações do mundo têm uma noção de deus 

sem tê-la aprendido. Não seria uma noção relacionada a um povo em particular, mas que todos 

sem exceção aí estão firmemente persuadidos e se a natureza dos homens dá seu 

consentimento a essa existência na alma desse sentimento, logo ele seria necessariamente 

verdadeiro8. Segundo Bayle, essa ideia da alma é alicerçada sobre três motes epicuristas: 1) que 

todos os homens têm uma ideia de um deus; 2) que é uma ideia preconcebida, comunicada pela 

                                                        
7 O título do capítulo é precisamente “Se o consentimento dos povos em reconhecer a divindade é uma 

prova certa de que há um deus. Como o epicurista Velleius propôs esta prova em uma obra de Cícero”.  
8 Interessante aqui seria comparar a crítica de Bayle ao inatismo nos homens da ideia de um deus com a 

crítica que Jean-Marie Guyau faz exatamente aos que defendem que um sentimento religioso sempre 

esteve dentro das pessoas. Todavia, Guyau, é mais radical, quando acredita que esse sentimento se 

dissolve progressivamente com o passar dos tempos: “A crença no caráter inato e na perpetuidade do 

sentimento religioso nasce do fato de este ser confundido com o sentimento filosófico e moral. Porém, 

por mais estreito que tenha sido o laço entre esses sentimentos diversos, eles são, no entanto, 

separáveis, e tendem a se dissociar progressivamente. Em primeiro lugar, tão universal quanto pareça o 

sentimento religioso, é necessário reconhecer que ele não é de maneira alguma inato. Os espíritos que 

estiveram desde a sua infância sem relação com os outros homens, por causa de algum defeito corporal, 

são desprovidos de ideias religiosas. O doutor Kitto, em seu livro A perda dos sentidos, cita uma dama 

norte-americana surda-muda de nascença que, mais tarde instruída, jamais tinha tido a menor ideia de 

uma divindade. O reverendo Samuel Smith, depois de 23 anos de contato com os surdos-mudos, diz 

que, sem educação, eles não têm nenhuma ideia da divindade. Lubbock e Baker citam um grande 

número de selvagens que estão no mesmo caso. De acordo com que o vimos sobre a origem das 

religiões, elas não saíram completamente prontas do coração humano: elas se impuseram ao homem de 

fora, pelos olhos e pelos ouvidos, grosseiramente. Não há nada de místico em seu início” (2014: 364-

365, grifos meus e do autor). 



 

 

 

145 

 

 

 

natureza e não pela educação9; 3) que o consentimento de todos é um caráter infalível da 

verdade (OD III [CPD]: 195b). Dos três princípios supracitados, os dois primeiros concernem 

às matérias de fato, pois visto que o segundo é provado pelo primeiro, é notório que para se ter 

certeza de que a ideia de um ser divino é inata e não advinda da educação, mas da natureza, “é 

preciso buscar na história se todos os homens são imbuídos da opinião que há um deus” (OD III 

[CPD]: 196a, grifo meu). Como objeção, pode-se dizer que os teólogos e os filósofos que 

creem que a ideia de deus é inata, ainda têm a prova através da indução ou a que é haurida do 

consentimento dos povos. Isso é até plausível, mas o que Bayle afirma é que essas supostas 

provas não possuem cunho demonstrativo, estando sujeitas a diversas dificuldades, já que 

existem seitas inteiras e grandes filósofos “que, no próprio meio do cristianismo, rejeitam tudo 

o que se afirma no tocante às ideias inatas; o segundo princípio de Epicuro sempre será um 

problema se não é bem provado pelo precedente” (OD III [CPD]: 196a)10. Nesse sentido, já 

sendo constatado que os dois primeiros princípios pertencem às questões de fato e que uma 

história crítica é contrária a essas opiniões, Bayle conclui: “(...) é preciso buscar as provas nos 

monumentos que nos restam dos costumes das nações e quero então vos advertirdes que não 

se contentariam com suas investigações se elas ensinassem que todos os povos têm uma ideia 

de divindade (...) Porque dos três princípios que lhe servem de fundamento, os dois caem desde 

que não tenham estado à prova das luzes históricas. Eu mostrei-vos que eles se reduzem a um 

ponto de fato, que a experiência, o grande meio de decisão, lhe é contrário” (OD III [CPD]: 

196a). Bayle alude a Jean de Leri, teólogo genebrino que se tornou um membro da expedição 

de Villegagnon em 1555. Seguindo uma desastrosa tentativa para estabelecer uma colônia 

protestante no Brasil, ele retornou à Europa e se tornou um pastor na França. O seu récit 

Histoire d’un Voyage fait en la terre du Brésil foi publicado pela primeira vez em La Rochelle, em 

1578. Segundo Bayle, “Jean de Leri não foi o único que falou de certos povos ateus” (OD III 

[CPD]: 196b)11. 

 

 

                                                        
9 Ver o capítulo XVII, “Como é difícil discernir o que vem da natureza do que vem da educação”. 
10 Numa nota, Bayle cita Locke como exemplo dessa rejeição às idéias inatas, sejam elas quais forem.  
11 Conferir o verbete “Leri”, do DHC, A: “(3) é que a respeito do que se nomeia Religião entre os 

outros povos, pode-se dizer abertamente que não somente esses povos selvagens não a tiveram, mas 

que também se há uma nação que esteja e viva sem deus no mundo, foram verdadeiramente eles. O 

Ministro Pierre Richier confessa o mesmo fato em uma Carta que ele escreveu desse país. Ele 

testemunha seu desgosto de não ver indício que possa converter esses povos ao Evangelho, visto que 

não somente eles ignoram a diferença entre o vício e a virtude, mas também a existência divina” (1740, 

III, p.94). 



 
 
 
 
De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.  
Siglo Dieciocho, I, 141-153. 
 

 

146 

 

 

 

III. A crítica de Bayle ao consensus universalis: a existência de povos ateus 

Em primeiro lugar, o que seria a opinião ou consenso para Bayle? Para o filósofo francês, 

opinião é o ponto de vista da tradição, porém, não sustentado em exames, razões e fatos, mas 

justamente na ausência de todos esses fatores, pautando-se em preconceitos e afirmações 

temerárias. Segundo Bayle, acomodar-se em vez de se debruçar sobre cada minúcia de uma 

questão é o procedimento clássico de quem não se empenha em se fundamentar em 

explicações mais consistentes: 

 

É um método muito fácil de refutar as inovações: evita-se o detalhe das 
controvérsias; a via da prescrição evita todas as fatigas do exame: porque se 
dispensa as discussões, a respeito mesmo do ponto de fato sobre a 
antiguidade e a extensão pressupostas. Reporta-se plenamente à voz pública. 
Tudo isso lisonjeia a preguiça humana. É por isto que se munem desse 
argumento em todas as ocasiões, e para uma vez que ele possa ser útil à 
verdade, é cem vezes favorável à falsidade (OD III[CPD]: 232a). 

 

Segundo Bayle, para aderir a uma posição, são necessários critérios rigorosos: a 

exigência de avaliar o peso dos argumentos e não levar em consideração somente a quantidade 

de pessoas que os adotam é fator imprescindível em uma discussão polêmica. Ponto 

fundamental: o filósofo francês aponta para o pleno direito de examinar os prós e contras de 

uma contenda, e da mesma forma, o pleno direito de aderir a um dos lados uma vez averiguada 

a consistência dos argumentos. Em outros termos, Bayle entende que para se aderir ou não à 

pluralité des voix é preciso pesar as suas razões e não simplesmente quantificá-la: 

 

E daí eu tiro essa consequência que a pluralidade de vozes não é de modo 
algum aqui uma prova decisiva: cada um pode dispensar-se de aí ter 
consideração e se manter em um pleno direito de examinar as razões dos 
dois partidos, e de adotar ou o pequeno número ou o grande número 
segundo o peso das razões. É o que se chama pesar as vozes e não contá-las. 
(OD III[CPD]: 231b). 

 

É nos meandros de tal definição da opinião que a crítica de Bayle vai operar, uma vez 

que a pluralidade das vozes não passa de um embuste amparado fragilmente em critérios 

infundados e arbitrários, apoiados na eloquência que “dão mais honra àquele que os debita e 

muito mais impressão sobre a consciência dos auditores do que cem outras proposições 

provadas demonstrativamente” (OD III[PD]: 10a). Na passagem citada, Bayle afirma que todo 

discurso visando a ganhar muitos adeptos sempre vem acompanhado, ao mesmo tempo, de 



 

 

 

147 

 

 

 

uma pompa nas palavras e a necessidade imperiosa de causar impacto no público ao qual se 

dirige. Privilegiando-se a eloquência, as provas concretas do que está sendo proferido caem no 

esquecimento, tornando-se mesmo dispensáveis seja da parte do locutor, seja da parte do 

interlocutor. Nesse sentido, o alvo da crítica do pensador de Carla é específico: a autoridade da 

tradição. Mas qual tradição? Sejam teólogos, filósofos, físicos, astrônomos, astrólogos ou 

historiadores12: todos eles ao seu ver ainda estão reduzidos a esse lugar comum, isto é, estão 

presos à opinião corriqueira e de tempos imemoriais de que fenômenos naturais são avisos 

celestes de mau agouro para o porvir13. A associação é clara entre a tradição e seu psicologismo 

de cunho instrumentalista, uma vez que discurso algum é despretensioso e sempre visa a ser 

disseminado no círculo social.  

Sendo para Bayle a questão da existência de um deus pertencente ao mesmo tempo à 

religião, à filosofia e a história, não tarda para ele levantar algumas dificuldades sobre o assunto, 

as quais dão contorno a um enfrentamento das opiniões tradicionais14. No §13 da Continuation, 

o filósofo de Carla vale-se de uma objeção que poderia ser apresentada aos partidários do 

consensus universalis: se fosse exigido pelo adversário um mapa do mundo, não seria difícil de 

constatar as diversas terras ainda desconhecidas que não permitiriam estabelecer um consenso 

tão rápido e sumário a respeito do que lá pensam sobre os deuses e as diversas religiões e/ou 

cultos para representá-los e reverenciá-los. À medida que isso é levado em conta, não é possível 

ter uma plena certeza de que nessas partes do globo tenham habitantes e que, no caso de ter, os 

homens aí tenham alguma crença ou religião: 

 

Vedes aí quanto ainda resta de países para descobrir e o quanto são vastas as 
terras austrais que não observadas senão como desconhecidas? Enquanto eu 
ignorar o que se pensa nesses lugares, não poderei de modo algum estar 
seguro de que todos os povos da terra tenham dado o consentimento do 
qual falais. É-vos impossível aí de me tirar da incerteza: não podeis assegurar 
que esses lugares estejam sem habitantes, nem que os homens que aí vivam 
tenham uma religião (OD III[CPD]: 196b).  

                                                        
12 Bayle cita entre tais autores o físico Tycho-Brahé e o historiador Jean Bodin, por exemplo. (parágrafos 

§13 e §25 respectivamente dos PD). Uma lista mais detalhada desses autores pode ser encontrada em 

Jorink (2008: 51-68).  
13 “Após o que eu venho a dizer, seria supérfluo refutar em particular o preconceito da tradição; porque 

é visível que, se a prevenção onde se está de tempos imemoriais sobre o capítulo dos cometas pode ter 

algum fundamento legítimo, ele consiste inteiramente no testemunho que as histórias e os outros livros 

renderam sobre isto em todos os séculos; de sorte que esse testemunho não deve ser de nenhuma 

consideração, como eu justifiquei e como ele aparecerá mais ainda pelo que me resta a dizer, não é 

preciso levar em conta a multidão dos sufrágios que são fundados sobre isso” (OD III[PD]: 12a). 
14 Só lembrando que se era comum aos filósofos modernos tentarem provar pela via da razão a 

existência de deus, Bayle, contrariamente, coloca a razão a serviço da desconstrução dessa existência tida 

como consensual. 



 
 
 
 
De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.  
Siglo Dieciocho, I, 141-153. 
 

 

148 

 

 

 

Torna-se agora comprometedor e temerário afirmar uma univocidade opinativa sobre o 

comportamento religioso dessas terras distantes quando não se tem à mão algo que possa dar 

mais informações do comportamento religioso de homens que sequer teriam gravado em seus 

corações algo que lhe inspirasse algo de divino. Em contrapartida, exemplos antigos e 

modernos poderiam ser mencionados a respeito do desconhecimento do que acreditavam 

povos selvagens – Bayle cita os povos ateus relatados por Estrabão e as descobertas dos 

viajantes modernos na África e na América, como Dapper, Description de l’Afrique, e Sagard, 

Histoire du Canada. Podem retorquir que Estrabão soube isso por ouvir dizer ou que os 

modernos não possuem informações suficientes e detalhadas sobre o que observaram, 

contradizendo-se a si mesmos e opondo seus relatos a outros relatos diversos. Para resolver 

essa querela sobre a exatidão das observações e registros dos viajantes, seria necessário estar 

nesses países, aprender as suas línguas para ter uma maior clareza de suas crenças religiosas. 

Contudo, mesmo entrevendo a possibilidade – e aqui cai por terra o argumento de que Bayle 

teria aceito sem reservas tudo o que foi registrado nos récits de sua época – de uma imprecisão e 

contradição entre os abundantes escritos sobre lugares recém-descobertos, a capacidade do 

homem fica aquém de uma empreitada dessa envergadura. Assim, diz Bayle, “diga-me em sã 

consciência se um homem, por mais faminto que possa estar de viajar e por mais munido de 

todos os seus auxílios necessários, pode esgotar todos os trabalhos e cuidados que uma tal 

verificação exige” (OD III [CPD]: 197a). Bayle cita o texto do jesuíta Le Gobien, Histoire des Iles 

Marianes15, o qual relata que os Marianitas não acreditavam em um deus, não tinham templos, 

nem sacrifícios, nem padres, mas criam na imortalidade da alma. Dessa maneira, Bayle afirma 

que metafísica alguma pode questionar esse registro histórico, o que mostra que “o espírito do 

homem é capaz de uma irregularidade ainda maior do que ignorar que há um deus e, 

entretanto, admitir a imortalidade da alma. Eis então um acréscimo de dificuldade para o 

viajante que queria se instruir sobre a fé de todos os povos” (OD III [CPD]: 197b).  

Para Bayle, é fundamental analisar, a fim de que o consentimento dos povos sobre a 

existência dos deuses seja um argumento convincente, como as religiões surgiram em cada 

povo em particular ou se ela é tão antiga quanto à própria nação. Se uma prova no último caso 

seria melhor do que no primeiro, ainda assim, permaneceria uma questão, a saber: “a religião 

foi abraçada sem nenhum exame ou com um exame severo de seus motivos de credibilidade?” 

(OD III [CPD]: 197b). Segundo Bayle, essa é a questão mais importante e necessária, pois no 

caso de um povo ter passado um tempo sem religião ter aderido a alguma sem examiná-la, por 

                                                        
15 Bayle cita a edição de Paris, 1700. 



 

 

 

149 

 

 

 

meio de uma deferência cega, através de algum legislador ou conquistador, a multiplicidade de 

pessoas que a professaram depois de nada serve para provar a veracidade de seus dogmas. Na 

verdade, quando Bayle exige uma boa informação16 sobre a maneira pela qual uma religião se 

introduziu e se propagou em um país. É bem sabido que uma religião, por mais falsa e errônea 

que seja, passa dos pais aos filhos sem obstáculo algum e que ela é comunicada pela via da 

educação tão facilmente a uma multidão como a uma única pessoa. E se a educação é único 

meio de transmitir a religião, o motivo pelo qual uma razão tem menos sectários do que uma 

outra, isso se deve à maior quantidade de crianças persuadidas em uma delas. O filósofo 

francês tenta ilustrar o seu argumento: 

 

Pergunto-vos se seria um bom meio dar um grande destaque à religião cristã, 
alegando o consentimento que os Saxões lhe deram, os habitantes do Norte, 
ou os povos da América que forçaram barbaramente a receber o batismo e a 
renunciar aos seus ídolos, sem ter nem convencido nem esclarecido o seu 
espírito? A multidão de semelhantes sectários forçados não serve de nada 
para provar que uma religião seja verdadeira e se seus filhos encontram-se 
persuadidos não é de modo algum um sinal da verdade, é o resultado 
perpétuo da educação, qual que possa ser o catecismo nacional. Assim, para 
saber o peso da aprovação dos povos, é necessário estar informado de qual 
maneira abraçaram a religião (OD III [CPD]: 208a). 

 

Refutando a suposta naturalidade no homem das crenças religiosas, Bayle, da mesma 

maneira, rechaça o papel da educação que prima pela aprovação forçada de certos dogmas 

sempre ensinados como a verdade em termos religiosos. Ele insiste que toda adesão ou 

aprovação de uma opinião tem que passar um rigoroso exame de seus pressupostos para poder 

almejar e adquirir credibilidade em um determinado meio social. Aqui, a educação limita-se a 

perpetuar erros e jamais esclarecer o que há de verdade nas opiniões impostas sem uma 

reflexão prévia, dispensando até mesmo a persuasão. Logo, bem informar-se sobre de que 

modo abraçam uma doutrina é conditio sine qua non para uma investigação mais profunda de 

como isso acontece no decorrer dos tempos. Assim, Bayle empreende um verdadeiro exercício 

de antropologia racional, que intenta evitar os dois escolhos que seriam a credulidade nos fatos 

relatados e a construção de uma antropologia dedutiva que não passaria de uma projeção de 

preconceitos17.           

                                                        
16 É o título do §XV: “Uma boa informação exige que se investigue de que maneira a religião foi 

introduzida em um país”. 
17 Em relação a esses dois pontos, Isabelle Delpla afirma: “(...) Bayle exprime uma distância crítica dos 

relatos de viagem, a qual não hesita em sublinhar as contradições à ocasião, precisando que aí não 

recorre como fatos indiscutíveis, mas somente para introduzir a dúvida sobre o liame intrínseco entre 

religião e sociedade” (1999: 135). 



 
 
 
 
De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.  
Siglo Dieciocho, I, 141-153. 
 

 

150 

 

 

 

No parágrafo §CXVIII, Bayle vai se deparar com duas questões complexas e 

importantes, levando em conta o seu contato com os récits de voyages: 1) se as sociedades são 

necessárias para conservar a humanidade e; 2) se alguma religião é necessária para a 

conservação da sociedade. Em relação à primeira, pela experiência Bayle refuta o argumento de 

que sem certas leis e sob a tutela de certas pessoas, restaria aos homens somente enfrentarem-

se até não sobrar mais nada para roubar e matar. Existiram nações que subsistiram sem leis, 

magistrados ou forma de governo: 

 

Os Aborígenes na Itália, os Getúlios18 e os Líbios na África mantiveram-se 
assim durante muitos séculos. Pompônio Mela19 observa que no interior da 
África ainda existia povos que não tinham nenhuma lei e que não 
deliberavam nada em comum. Cada família se governava independentemente 
das outras. (...) Creio que ainda há semelhantes povos nesta parte do mundo. 
Não repetirei aqui o que disse dos Americanos e deixarei cem outros 
exemplos que seriam fáceis de recolher (OD III [CPD]: 352a). 

 

Atenhamo-nos à segunda questão que Bayle terá de lidar: da desnecessidade de se viver 

em sociedade surge a constatação da desnecessidade de uma religião para conservar a vida 

humana. E para melhor compreender isso, é preciso saber que entre esses povos que não 

tinham nenhum governo ou lei, aí existiam ateus. Sendo as famílias independentes umas das 

outras, sem poder ou lei comum a todas, evitaram cometer injustiça umas às outras e teriam a 

mesma conduta se fossem confederadas sob certas leis que, uma vez infligidas, a consequência 

direta seria uma sanção severa da parte do Estado. Nesse sentido, o meio mais eficaz para 

conservar as sociedades seria cada uma das famílias se contentar com o que possui e todas se 

interessando em repudiar o inimigo comum da paz pública (OD III [CPD]: 352b). Nesse 

sentido, não seria um absurdo ainda sustentar que 

 

(...) a irreligião é incompatível com as Sociedades? Não imagineis que os 
Ateus da América tenham vivido sem leis e sem magistrados porque eram 
ateus: estaríeis em uma crassa ilusão, pois existiram muitos povos idólatras 
que seguiram o mesmo gênero de vida. Atribuiremos esse mau gosto à sua 

                                                        
18 Getúlia era o antigo nome dado pelos romanos a uma região da África do Norte que corresponde 

hoje a áreas litorâneas da Tunísia e da Argélia situadas entre a cordilheira do Atlas e mar Mediterrâneo.  
19 É autor de um compêndio geográfico que se compõe de três volumes de título "De Chorographia", que 

escreveu nos anos 40 do século I. O terceiro livro refere-se às terras da Hispânia, Gália, Germânia, 

chega até a Ásia e analisa parte do continente africano. Embora esta seja uma das primeiras obras onde 

se realiza uma análise puramente geográfica, não contém dados técnicos e informações imprecisas. 



 

 

 

151 

 

 

 

ignorância que não lhes permitia ter uma ideia das doçuras da Sociedade? 
Eram eles estúpidos e insensíveis em tudo? (OD III [CPD]: 353a). 

 

Segundo Bayle, uma condição na qual se teme, a todo momento, ser roubado, 

assassinado e na qual sempre se deve estar pronto para prevalecer ou para aniquilar o inimigo, é 

muito violenta para que não se tenha um desejo de aí pôr um termo. A necessidade de se livrar 

torna-se a causa das sociedades. É mister então dizer que os povos que viveram sem nenhuma 

forma de governo e divididos em famílias independentes de forma alguma perturbariam o 

sossego de seus vizinhos. E se alguns foram forçados a formar um corpo social para viver com 

mais segurança, eis uma causa suficiente de sua reunião. Nesse sentido, se acreditavam nos 

deuses, continuavam a servi-los e reverenciá-los; se não acreditavam, continuavam a não servi-

los e, assim, a religião não foi nem o motivo tampouco a base de suas confederações. Logo, “o 

mesmo interesse que os formou no começo, continuou a mantê-los. Não é então uma absoluta 

necessidade para a manutenção dos corpos políticos que tenham uma religião” (OD III [CPD]: 

353a)20. 

Partindo de provas de fato que os ateus tiveram noções de honestidade, virtude e glória 

(CPD, §CXLIV), Bayle exemplifica a sua tese com os Chineses21 e os Africanos no §CXLV. 

Quanto aos primeiros, mesmo a sua física sendo um sistema de Ateísmo, Bayle citando a 

Histoire de l’Édit de l’Empereur de la Chine de Le Gobien, mostra que, em relação à moral, eles são 

bastante razoáveis. Tendo como fim último o bem-estar público, a “santidade” dos chineses 

pauta-se em uma perfeita conformidade de seus pensamentos e de suas ações com a reta razão, 

afastando-se das más paixões. Se tivessem o cuidado de olhar de perto essa moral para melhor 

julgá-la, fica complicado ainda defender que “os que negam a existência da divindade são 

necessariamente privados das noções pelas quais se discerne a virtude do vício” (OD III [CPD]: 

397b).22 Bayle não descarta que poderiam acusá-lo de usar exemplos somente de “ateus de 

estudo” – athées d’étude – mas isso não seria plausível, já que ele também mencionou o exemplo 

dos habitantes das Antilhas, que não tinham erudição alguma. E, nessa linha de raciocínio, o 

                                                        
20 Para exemplificar todo o argumento, Bayle cita o exemplo dos Cafres, extraído da Description de 

l’Afrique, de Dapper: “Para prevenir a queixa que poderíeis fazer que eu não forneço senão 

verossimilhanças e analogias, peço-vos para lançar os olhos sobre a descrição do país dos Cafres. Vereis 

aí que são ateus, que são divididos em algumas sociedades, cada uma sob um chefe, que eles têm leis e 

que punem severamente os infratores. Eis um fato que destrói absolutamente vossa segunda suposição. 

As Ilhas Marianas não me fornecem um exemplo tão forte como esse, mas é, portanto, bem forte. Não 

foi encontrada aí nenhuma ideia de Divindade” (OD [CPD], p. 353a). 
21 Em relação à imagem bayleana dos chineses, ver Pinot (2011: 314-329). 
22 Mesmo, segundo Pinot, Bayle utilizando o exemplo da China como somente um argumento no 

debate sobre o calor do consentimento universal, “mostrou que não tinha antinomia entre o ateísmo e a 

moral, de onde resultava, por uma consequência natural, que a moral é independente da religião” (2011: 

327). 



 
 
 
 
De Sant’Anna Alves Primo, M. (2020). Sociedades sem deuses? Pierre Bayle leitor dos récits de voyages.  
Siglo Dieciocho, I, 141-153. 
 

 

152 

 

 

 

pensador francês se vale do exemplo dos Cafres, mais uma vez baseando-se no livro de 

Dapper, já supracitado.  

IV. Considerações finais 

À guisa de conclusão, recorro a uma passagem da Réponse aux questions d’un provincial, quando 

Bayle afirma: “(...) o conflito dos Escritores, no qual uns asseguram que há povos ateus e 

outros o negam, forma um problema que é preciso esclarecer antes de se determinar” (OD III 

[RQP], XCVII: 695a). Nesse sentido, o mais fundamental no presente trabalho é perceber que 

longe de receber os récits de voyage sem um filtro que permita não aceitar à lettre tudo o que foi 

escrito dos povos ditos “selvagens”, Pierre Bayle os utiliza para instaurar um ponto de 

indagação a respeito do consentimento universal entre os povos sobre a existência dos deuses e 

de sua necessidade para a conservação das sociedades23. Nesse sentido, é claro que essas fontes 

históricas e antropológicas desempenharam um grande papel nos escritos de Bayle, exercendo 

uma inegável influência em seus argumentos heterodoxos. Ele explora a literatura de viagem de 

forma mais completa e frequente do que outros escritores de seu período24 e, muito 

importante, teve uma profunda e sutil influência em escritores subseqüentes, para quem ele 

preparou o caminho, de certa maneira. Assim, os récits permitiram-lhe ultrapassar a posição 

teórica em seus trabalhos anteriores para uma amparada em exemplos históricos 

posteriormente. È devido a eles que Bayle conseguiu não somente aventar a possibilidade de 

outro tipo de sociedade (uma sociedade ateia), mas de mostrar que tal sociedade concretamente 

existiu.  

Referências bibliográficas 

Bayle, P. (1737 [2012]). Oeuvres diverses. Paris: Hachette/BnF, 4 tomes. 

Bayle, P (1740). Dictionnaire historique et critique. Amsterdam, Leyde, La Haye, Utrecht: P. Brunel et al., 4 

vols. 

                                                        
23 Dessa maneira, Delpla afirma: “A existência de povos ateus ou religiosos é um problema de indução e 

não de dedução. Daí o apelo à experiência que joga a favor dos povos ateus. Este método indutivo 

manifesta que a sociedade de ateus não é uma simples experiência de pensamento, uma hipótese 

puramente lógica e dedutiva, mas que ela é também uma possibilidade antropológica e empírica que 

requer prestar atenção aos relatos de viagens e à encarnação desta conjectura” (1999, p. 136). 
24 Devido a seu ecletismo de leituras, segundo Joy Charnley (1998, p. 139). 



 

 

 

153 

 

 

 

Charnley, J. (1998). Pierre Bayle: Reader of Travel Literature. Bern: Peter Lang. 

Delpla, I. (1999). “Le paradoxe de l’athée citoyen”, em E. Cattin; L. Jaffro, L. & A. Pétit (éd.). Figures du 

théologico-politique. Paris: Vrin, 119-147. 

Guyau, J-M. (2014). A irreligião do futuro: estudo sociológico. Trad. de R. Schöpke e M. Baladi. São Paulo: 

Martins Fontes. 

Jorink, E. (2008). “Comets in context. Some Thoughts on Bayle’s Pensées diverses”, em H. Bots & W. Van 

Bunge, Wiep. Pierre Bayle (1647-1706), Le philosophe de Rotterdam: philosophy, religion and reception. 

Leiden, Boston: Brill, 51-68. 

Pinot, V. (2011). La Chine et la formation de l’esprit philosophique en France (1640-1740). Génève: Slaktine 

Reprints. 

 

 

CV del autor 

Possuo graduação em Filosofia pela Universidade Federal de Sergipe (2005), mestrado em 

Filosofia pela Universidade Federal da Bahia (2008) e Doutorado em Filosofia na Universidade 

Federal da Bahia (2014) com período sanduíche como bolsista do programa PDSE da CAPES, 

na École Pratique des Hautes Études (EPHE), Paris. Atualmente sou professor titular de 

Filosofia do Colégio de Aplicação da Universidade Federal de Sergipe. Pesquiso temas de Ética 

e Filosofia Política, atuando principalmente nos temas: Pierre Bayle, Holbach, Iluminismo, 

filosofia, tolerância, ateísmo, política e moral. 

 



 

 

 



 NATURALEZA HUMANA Y NATURALEZA FEMENINA:  

EL ESTATUS DE LA MUJER EN LOS ESCRITOS DE DAVID HUME 1* 

HUMAN NATURE AND FEMALE NATURE:  
THE STATUS OF WOMEN IN THE WRITINGS OF DAVID 

HUME 

Romina Pulley 

Universidad Nacional de Mar del Plata – Universidad Nacional de Lanús 
pulleyromina@gmail.com 

Resumen 

En el marco de la discusión acerca de la naturaleza de la mujer, la posición de Hume resulta compleja 
pues no es evidente cuál es su perspectiva al respecto. En cierto sentido, el programa humeano acerca 
de las virtudes artificiales, tales como la castidad o la modestia -según Hume, particularmente 
femeninas– puede pensarse lo suficientemente elástico como para permitir un cambio en el tratamiento 
de la mujer en la sociedad. Y a la vez, en otro sentido, muchas veces adopta un tono en apariencia 
condescendiente; incluso cuando se comparan las diferentes referencias desperdigadas a lo largo de sus 
escritos, pueden percibirse inconsistencias. 
A partir de estas consideraciones, el objetivo de este trabajo será delinear y analizar las diversas 
referencias de Hume a la naturaleza femenina con el fin de responder a estos interrogantes: ¿atribuye 
características especiales a la naturaleza femenina? Y de ser así, ¿cómo influyen tales características en la 
evaluación de las mujeres como sujetos morales y de conocimiento? Por otra parte, ¿el sistema filosófico 
humeano permite pensar cambios en la manera de considerar el lugar de la mujer en la sociedad? 

Palabras clave: Hume; Mujer; Pasiones; Castidad; Modestia.  

 

Abstract 
Regarding the discussion about the nature of women, Hume’s position is somewhat ambiguous, since it 
remains unclear what his perspective is on this issue. On the one hand, Hume’s program for artificial 
virtues, particularly female ones such as chastity and modesty, appears flexible enough to allow for a 
shift in the way women are treated in society. On the other hand, he often adopts an apparently 
condescending tone. Inconsistencies can also be found when comparing different references scattered 
throughout his writings. 
Based on these considerations, the objective of this paper will be to delineate and to analyze Hume's 
various references to female nature in order to answer these questions: does he attribute special 
characteristics to female nature? And if so, how do such characteristics influence the assessment of 
women as moral and knowledge subjects? Also, does the Humean philosophical system allow a 
woman’s place in society to be thought of in different ways? 

Keywords: Hume; Woman; Passions; Chastity; Modesty. 

 

 

 

 

                                                        
1* Recibido el 18/06/2019. Aprobado el 10/11/2019. Publicado el 01/07/2020. 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

156 

 

 

 

I. Introducción 

Uno de los temas de discusión recurrentes durante la Ilustración respecto de las características 

propias de la naturaleza del hombre, ha sido la cuestión de la uniformidad. Sin embargo, como 

apunta Garrett, la idea de que la naturaleza humana se ha mantenido igual a lo largo del tiempo 

fue conflictiva pues está marcada por diferencias entre “sexos, razas, caracteres nacionales” 

(Garrett, 2008: 160)2, entre otras.   

En tal sentido, no sorprende la afirmación de Outram, quien sostiene que para la 

Ilustración, el género “era un área de diferencia” que ponía en cuestión los aspectos del 

pensamiento ilustrado “que hacían hincapié en la idea de una naturaleza humana y una historia 

humana universales” (Outram, 2009: 101). De hecho, el interés creciente en la Ilustración por 

definir la feminidad hizo explícita la contradicción entre la idea de uniformidad y las diferencias 

hacia dentro de la sociedad en cuanto a los géneros. 

En el ámbito filosófico, durante el siglo XVIII y bajo la influencia de pensadores del 

siglo XVII como Hobbes, Locke o Pufendorf, por ejemplo, se mantuvo la idea de una 

naturaleza humana en común, aunque con interesantes desacuerdos en cuanto a su contenido y 

estructura. Al mismo tiempo, la búsqueda de principios básicos y últimos que permitieran 

distinguir la naturaleza del hombre de la de los animales debía conciliarse con numerosos 

reclamos acerca de las diferencias entre caracteres masculinos y femeninos. Esto implicó que 

las disposiciones, rasgos de carácter y virtudes de hombres y mujeres tuvieran el mismo origen 

general y a su vez parecieran ser irreductiblemente distintos.  

En ciertos casos se apuntaba a la idea extrema de que el género femenino se 

diferenciaba esencialmente de la naturaleza humana en general o se explicaba la diferencia entre 

géneros a partir de principios providencialistas que señalaban que la complementación de los 

sexos era una condición teleológica para el desarrollo de la naturaleza y la sociedad.  

Hay que agregar que estas discusiones derivaban también en el complejo tema de las 

relaciones recíprocas entre los sexos, la justificación de la supuesta superioridad del varón, la 

legitimidad o ilegitimidad de la dominación masculina sobre la mujer, el origen y las 

características del matrimonio, entre otras cuestiones. Tales discusiones hicieron explícitas las 

contradicciones que surgían de la ambigüedad del concepto de “naturaleza”. Lo “natural” podía 

identificarse con lo opuesto a “artificial” y a las convenciones sociales o bien podía ser aquello 

                                                        
2 Las traducciones son nuestras. 



 

 

 

157 

 

 

 

basado en el orden físico, de modo que esa ambigüedad daba lugar a zonas grises en las que 

descripciones de hechos podían fácilmente convertirse en principios normativos.  

Al mismo tiempo, era frecuente la concepción de lo femenino como aquello más 

cercano o más ligado a la naturaleza en referencia a las pasiones o impulsos opuestos a la 

racionalidad. En ese sentido, las mujeres estaban más limitadas o determinadas en su 

comportamiento por factores naturales y eran consideradas más proclives a dejarse llevar por 

las emociones y la superstición y no razonar objetivamente.  

Esto derivó también, en relación al rol de la mujer dentro de la idea general de 

naturaleza humana, en discusiones recurrentes acerca de las diferencias morales entre varones y 

mujeres.3 Y una respuesta característica del siglo XVIII fue la distinción entre virtudes 

masculinas y femeninas. En ese contexto, filósofos como Hume, Montesquieu o Rousseau 

consideraron que el respeto por las virtudes femeninas de la moderación, la castidad, o la 

delicadeza en el gusto, por ejemplo, constituía un indicador del grado de civilidad de la 

sociedad. Al mismo tiempo, esta consideración se combinó con otras que vinculaban las 

virtudes femeninas con la debilidad o fragilidad de la mujer y con aquellas que la apreciaban 

como objeto de placer o juicio estético, de modo que se consideraba propio de una sociedad 

educada fomentar la belleza y las cualidades femeninas, al tiempo que las mujeres debían, a su 

vez, “exhibir moderación y sumisión” (Garrett, 2008: 205).  

Ahora bien, en el marco de esta discusión resulta interesante, aunque también compleja, 

la posición de David Hume. Interesante porque en varios sentidos ilustra estas controversias, 

esas actitudes hacia las mujeres se ven representadas y a veces cuestionadas en sus escritos, y 

porque fomenta el ejercicio reflexivo acerca de las posiciones contemporáneas al respecto.  

 Pero la posición humeana también es compleja en cuanto que no resulta claro cuál es 

realmente su perspectiva en relación a la cuestión de la mujer. De hecho, cuando se comparan 

las diferentes referencias desperdigadas a lo largo de todos sus escritos, pueden percibirse 

inconsistencias. Mientras que en cierto sentido el programa humeano acerca de las virtudes 

artificiales, tales como la castidad o la modestia, puede pensarse lo suficientemente elástico 

como para permitir un cambio en el tratamiento de la mujer en la sociedad, en otro sentido 

adopta muchas veces un tono condescendiente.  

El objetivo de este trabajo será delinear y analizar las diversas referencias de Hume 

relativas a la naturaleza femenina teniendo en vista si Hume le atribuye características 

especiales. Y de ser así, cómo influyen en la evaluación de las mujeres como sujetos morales y 

                                                        
3 Véase Garrett (2008: 204). 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

158 

 

 

 

de conocimiento y si acaso el sistema filosófico humeano permite pensar cambios en la manera 

de considerar el lugar de la mujer en la sociedad. 

II. La mujer pasional  

Elaborar un mapa de la perspectiva de Hume acerca de la mujer requiere rastrear varias 

referencias dispersas a través de sus escritos. Esta dispersión se suma al hecho de que Hume no 

dedica ninguno de sus trabajos al análisis específico de algo así como una naturaleza humana 

femenina o a las diferencias biológicas que podrían dar lugar a diferencias en el carácter o el 

entendimiento, aunque sí dedica una sección del Tratado de la Naturaleza Humana a la explicación 

de la castidad y la modestia como rasgos de la moralidad femenina4.  

Sin embargo, aunque en alguna oportunidad bromea diciendo que un ensayo acerca de 

un tema tan difícil de entender como la mujer resultaría ininteligible5, no pasa por alto esas 

diferencias entre varones y mujeres, aun cuando no las trate sistemáticamente. Es decir, no se 

trata de descuidar la variedad dentro de la especie, sino más bien de subrayar la uniformidad de 

la naturaleza humana. De hecho, en lo que hace a su teoría de la creencia, los principios de 

asociación que actúan sobre la imaginación o los hábitos o costumbres que resultan en la 

expectativa de regularidades futuras, por ejemplo, funcionan para la mente humana en general y 

no parece haber en este sentido ningún rasgo particularmente masculino o femenino.   

Es cierto, sin embargo, que aunque Hume no plantee diferencias en cuanto a los 

mecanismos para formar creencias, sí puede hacerlo en relación a otras facetas de la naturaleza 

humana. Es más, aun en estos mecanismos pueden aparecer diferencias entre los géneros. En la 

Investigación sobre el entendimiento humano6, Hume propone una serie de circunstancias que influyen 

en el éxito de nuestros razonamientos causales. Entre ellas menciona los “sesgos producidos 

por los prejuicios, la educación, la pasión, los partidos [que] tienen mayor incidencia sobre unas 

mentes que sobre otras” (EHU 9.5 [140n]). Puede aducirse que estas predisposiciones afectan 

                                                        
4 T 3.3.12, SB 570-73. Hume (2007a). Se citará con la inicial de la obra seguida de número de libro, 

parte, sección y paginación de la edición canónica de Selby-Bigge precedida por las iniciales SB. Para las 

citas directas hemos seguido la traducción de Vicente Viqueira (Hume, 2012), que se indica entre 

corchetes. 
5 L 1.45. Hume (1932). Se citará con la inicial de la obra seguida del volumen y número de página. 
6 Hume (2007b). Se citará con las iniciales EHU seguidas del número de sección y párrafo. Para las citas 

directas hemos seguido la traducción de Holguín (Hume, 1992) que se indica entre corchetes.  



 

 

 

159 

 

 

 

tanto a hombres como mujeres pero estas últimas son especialmente susceptibles, según Hume, 

a caer bajo el influjo de pasiones más violentas, como el amor romántico, que tienden a nublar 

su juicio. De modo que incluso la igualdad de las capacidades cognitivas entre hombres y 

mujeres puede ser cuestionada a partir de los propios principios humeanos.  

Por otra parte, en la relación de Hume con sus lectores y a pesar de que, como sostiene 

Guimarães, él escribe “acerca de la mujer, para la mujer e incluso con ayuda de mujeres” 

(Guimarães, 2004: 127), en varias oportunidades se percibe que su audiencia es pensada en su 

mayor parte como masculina. Por ejemplo, en el ensayo De la dignidad o mezquindad de la 

naturaleza humana, Hume contrasta el juicio acerca de la belleza femenina con el de “nuestro 

sexo” (E 107)7. Esta actitud se repite, por ejemplo, en De escribir ensayos, cuando, al referirse a 

dos ámbitos distintos de la actividad intelectual, esto es, “el mundo de la erudición” y el de “la 

conversación” del cual el “bello sexo” es soberano, él se considera a sí mismo “un embajador 

de los dominios del saber en los de la conversación” (E 459).8   

A esto se agrega que en varios pasajes, Hume compara varones y mujeres en términos 

que no siempre podrían ser interpretados caritativamente y que marcan las limitaciones 

femeninas vinculadas a las habilidades cognitivas. Así, por ejemplo, en De escribir ensayos, ese 

reino de la conversación del que las mujeres son soberanas, está marcado por “ejercicios más 

fáciles y suaves para el entendimiento” y se ocupa de “reflexiones obvias sobre los asuntos 

humanos” en contraposición a las “operaciones de la mente más elevadas y difíciles” propias de 

los eruditos (E 459). En Del estudio de la historia marca que “lo tierno de su constitución” y “la 

debilidad de su educación” evita que puedan dedicarse a estudios más graves. No obstante, 

Hume se lamenta de que las mujeres no reciban la misma calidad educativa que los varones y 

recomienda a las primeras el estudio de la historia pues puede darles el conocimiento del que 

carecen. Aunque sin él, “es imposible que su conversación pueda entretener a hombres 

sensatos y reflexivos” (E 483-5). En De escribir ensayos indica que el bello sexo tiene una 

tendencia más acentuada a la “disposición tierna y amorosa” gracias a lo cual su juicio puede 

“pervertirse” (E 462).   

                                                        
7 Véase también E 185 [De la poligamia y el divorcio]; E 479 [Del amor y el matrimonio]; E 482 [Del estudio de la 

historia]. La numeración de los Ensayos corresponde a la traducción de Carlos Martín Ramírez (Hume, 

2011). Esta obra se citará con la inicial E seguida del número de página. 
8 Este ensayo -junto con otros como De los prejuicios morales, De la posición media en la vida, Del descaro o la 

modestia, Del amor y el matrimonio, Del estudio de la historia- fue retirado por el propio Hume de las ediciones 

posteriores de los Ensayos por parecerle “frívolo”, entre otras cosas (L 1.112). En tal sentido 

reconocemos que podría cuestionarse el argumentar a partir de ellos. Sin embargo, coincidimos con 

Lívia Guimarães en que, en tanto son escritos de Hume, son también representativos de su posición. 

Véase Guimarães (2004: 43, n.12). 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

160 

 

 

 

Por otra parte, en Del auge y progreso de las artes y las ciencias Hume afirma que “la 

naturaleza ha otorgado al hombre la superioridad sobre la mujer dotándole de mayor fuerza tanto 

de la mente como del cuerpo” (E 145)9. Es por tal motivo que los hombres están obligados, en 

su trato social con las mujeres, a “aliviar esa superioridad” a través de la “deferencia y 

complacencia estudiadas”. (Ibíd.) 

De estos pasajes pueden extraerse al menos dos afirmaciones si uno mantiene una 

lectura poco caritativa de los textos de Hume. La primera de ellas es que presentan una 

descripción de la mujer en la que sus habilidades cognitivas están subestimadas y en donde se 

ven particularmente afectadas por esos prejuicios provenientes de la pasión que en la EHU 

podían obstaculizar las buenas inferencias causales. Y, además, las deficiencias en la educación 

femenina podrían conducir a una “estrechez de mente” (EHU 9.5 [140n]) que también afectaría 

su capacidad para hacer inferencias correctas.  

La segunda afirmación se vincula con esa deferencia de la que habla Hume en Del auge, 

esto es, la galantería, que en sí misma podría considerarse una indicación de la inferioridad de la 

mujer:  

 

Es su obligación [la de los hombres] aliviar esa superioridad, en la 
medida de lo posible, mediante la generosidad de su comportamiento, y 
mediante una deferencia y complacencia estudiadas para con todas sus 
inclinaciones y opiniones. Las naciones bárbaras muestran esta superioridad 
reduciendo a las mujeres a la más abyecta esclavitud, confinándolas, 
golpeándolas, vendiéndolas, matándolas. En cambio, en los pueblos cultos, el 
género masculino demuestra su superioridad de una manera más generosa 
aunque no menos evidente: mediante la educación, el respeto, la 
complacencia y, en una palabra, la galantería (E 145). 

 

 

Vista de este modo, la perspectiva humeana acerca de la mujer parece desalentadora. En 

especial porque la observación citada la ubica dentro de un contexto más amplio, el de aquellos 

que no encajan completamente dentro de la sociedad: los ancianos, los extraños y los 

extranjeros cuya condición menos favorable obliga a tratarlos con deferencia y cortesía. Y a 

esto se suma que la galantería es una actitud de los hombres hacia las mujeres y nunca al revés.     

No sorprende entonces que este tipo de afirmaciones genere desconfianza hacia otros 

comentarios más favorables respecto del género femenino, como sucede en el caso del ensayo 
                                                        
9 Las cursivas son de Hume. 



 

 

 

161 

 

 

 

De la poligamia y el divorcio en el que parece sostener la igualdad de géneros en el contexto de la 

defensa de la monogamia por sobre la poligamia:  

 

Por otra parte, puede aducirse con más razón que esta soberanía del 
varón es una real usurpación, y que destruye la cercanía de rango, por no 
decir la igualdad, que la naturaleza ha establecido entre los sexos. Somos por 
naturaleza los amantes, los amigos, los protectores, de las mujeres. 
¿Estaríamos dispuestos a cambiar estas atractivas denominaciones por las de 
amo y tirano? (E 185) 

 

Este pasaje ha sido citado, por ejemplo, por Annette Baier en apoyo de su afirmación 

de que “Hume se muestra a sí mismo en sus escritos, tal como lo hizo en su vida, notablemente 

libre de sexismo discriminatorio” (Baier, 1979: 9-10). También Lívia Guimarães lo considera 

una dura oposición a los dichos humeanos que podrían utilizarse para acusarlo de sexista 

(Guimarães, 2004: 132). 

Sin embargo, contra lo que afirman Baier y Guimarães, hay que reconocer que en los 

párrafos subsiguientes de este ensayo, Hume no desarrolla la cuestión de “la cercanía de rango” 

o la igualdad entre los dos géneros sino que argumenta en contra de la poligamia aduciendo que 

tal sistema no es el mejor para los intereses de los varones.  

A esto se suma que en ocasiones Hume presenta puntos de vista que apuntan a 

subrayar las debilidades femeninas y a marcar que la natural constitución de la mujer está 

signada por una supuesta inferioridad no solo física sino mental, en el sentido de que estaría 

emocionalmente condicionada y eso podría perturbar su juicio. Es interesante remarcar que 

tales características femeninas parecen ser aquellas que los hombres desean en sus esposas (y tal 

vez amantes). En la Historia de Inglaterra10, por ejemplo, al referirse al carácter de la Reina 

Elizabeth, Hume (1983) menciona que a pesar de todas sus encomiables virtudes como 

soberana, se le puede exigir, como mujer, ciertas cualidades propias de la “amable debilidad” 

del bello sexo, como una disposición más suave y un temperamento más dulce. Esto es, aunque 

elogiada por su capacidad de liderazgo, como un ser racional, situada en un puesto de 

autoridad, a quien se le ha confiado el gobierno de sus súbditos y por lo cual merece “el 

aplauso y la aprobación indiscutibles”, es muy difícil conciliar su figura con “nuestra [del género 

masculino] fantasía de ella como esposa o amante” (HE 1277). 

En ese contexto, asimismo, Hume indica una serie de rasgos que cree que caracterizan 

la feminidad, como la sumisión, la timidez, la tendencia a las galanterías amorosas y los celos, 

                                                        
10 Hume (1983). Se citará con las iniciales de la obra seguidas del número de página. 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

162 

 

 

 

propios del amor romántico.11 Estos dos últimos rasgos femeninos en sí mismos no parecen 

demasiado fuertes para fundar la acusación de sexista contra Hume si se considera que podrían 

no ser afecciones naturales de las mujeres, sino propias de la educación a la que se las somete, y 

que Hume fue crítico de esta. Pero no puede pasarse por alto que el amor romántico es una 

pasión y que las pasiones pueden dar lugar a creencias falsas.  

En efecto, la pasión del amor romántico puede resultar peligrosa porque se trata de una 

pasión violenta y aunque en sí misma es agradable y, “si se maneja adecuadamente es la fuente 

de toda educación y refinamiento” (E 210),12 “más bien debilita y ablanda” nuestra mente 

(Hume, 2012: 341) y socava la habilidad para controlar otras pasiones. Se trata de una “pasión 

agitada e impaciente, llena de caprichos y variaciones, que surge en un momento, a 

consecuencia de un rasgo, de una actitud, de nada, y de repente se extingue de la misma 

manera” (E 188-189),13 cuando pasa un determinado punto “vuelve celosos a los hombres” e 

“interrumpe la interrelación entre los sexos” (E 210). 

Pero existe un peligro adicional. Esa inestabilidad puede poner a la mente en un estado 

propicio para el temor porque aunque “el amor puede mostrarse en las formas de ternura, 

amistad, intimidad, aprecio y benevolencia, (…), la diferente situación del objeto o la diferente 

actitud del pensamiento puede cambiar hasta la sensación de la pasión” (T 2.3.10, SB 448 

[388]). De modo que “todos los géneros de incertidumbre tienen un marcado parentesco con el 

temor” (T 2.3.10, SB 447 [387]).  

Así, la disposición tierna y amorosa que caracteriza al bello sexo también lo hace 

candidato a estar más sujeto al vaivén de la pasión. A su vez, esa inestabilidad emocional las 

hace más propicias al temor, el cual se conjuga con otra característica del género femenino: el 

“ansia de dominación”, pues “no hay ninguna pasión que parezca ejercer mayor influencia en 

las mentes femeninas que ésta del poder” (E 478). Esto explica que existan mujeres encantadas 

“de tomar a un tonto por compañero, con el fin de gobernarlo más fácilmente con menor 

control” (E 479)14. Sin embargo, Hume reconoce que tal afición a mandar es consecuencia de 

que los hombres “han abusado de su autoridad” y de que “los tiranos producen rebeldes”, que, 

                                                        
11 Hume (HE 195, 630). 
12 [De los caracteres nacionales]. 
13 [De la poligamia y el divorcio]. 
14 Es interesante notar que este mismo supuesto rasgo femenino fue declarado por Alexander Pope y el 

propio Kant como una característica del comportamiento de las mujeres, lo cual apoya la idea de que al 

menos parte de la caracterización humeana de la mujer estaba basada acríticamente en prejuicios 

epocales.  Véase Garrett (2008: 205-207). 



 

 

 

163 

 

 

 

cuando se hacen con el poder, “se convierten a su vez en tiranos” (E 479). Pero lo cierto es que 

esta pasión que se apodera de las mujeres confluye con facilidad en una combinación aún más 

exasperante. En la Historia natural de la religión, Hume se pregunta (y responde) lo siguiente:  

 

¿Qué época o período de la vida es el más inclinado a la superstición? El más 
débil y el más timorato. ¿Qué sexo? Hay que dar la misma respuesta. Dice 
Estrabón que los líderes y ejemplos de cualquier forma de superstición son las mujeres. 
Son ellas las que inducen a los hombres a la devoción y a las oraciones y a la observancia 
de las fiestas religiosas. Es raro encontrar alguno que viva apartado de las mujeres y que, 
sin embargo, sea adicto a tales prácticas (Hume, 2003: 59)15.  

 

En este sentido, las mujeres son consideradas de manera análoga a los sacerdotes pues 

ambos se vinculan con la superstición, fuente de creencias falsas y uno de los aspectos más 

deplorables de la humanidad. Además, tanto monjes como mujeres tienden a sentirse 

despreciados y esto alienta “su disposición vengativa” pues “la venganza es una pasión natural 

en la humanidad”, aunque parece imperar con más fuerza en los sacerdotes y mujeres a causa 

de que “les está negado el desahogo inmediato de la ira en la violencia y el combate” (E 19916). 

Sin embargo, el bello sexo puede sobreponerse a su inferioridad, romper con la tiranía 

masculina “y compartir los derechos y privilegios de la sociedad a través de sus insinuaciones, el 

trato y los encantos” (EPM 3.19 [132])17.  

De modo que la “amable debilidad” puede transformarse en todo lo contrario a causa 

de la susceptibilidad femenina y caer en poder de los celos, la venganza y el ansia de dominio 

(propia, dicho sea de paso, de aquellos que son dominados a su vez) y el temor.  

Sucede, no obstante, que ese “ansia de dominación” de la mujer no puede abrigar 

esperanzas de obtener resultados positivos a causa, justamente, de su natural y “amigable 

debilidad” que la hace naturalmente inferior al hombre. Ahora bien, ¿Hume establece 

razonablemente que la mujer es natural y no convencional o accidentalmente inferior al 

hombre? ¿Son los varones y mujeres desiguales en un sentido que amerite un doble estándar 

para juzgarlos?  

En ciertas oportunidades, Hume tiende a realizar observaciones que apuntan a la idea 

de que la inferioridad con respecto al varón no es esencial a la naturaleza femenina. Tal es el 

caso, por ejemplo, cuando hace notar que la educación que suele darse a las mujeres es muy 

                                                        
15 Las cursivas son de Hume. En este caso se sigue la numeración de la traducción de Concha 

Cogolludo (Hume, 2003). 
16 [De los caracteres nacionales]. 
17 Hume (1998). Se citará con las iniciales EPM seguidas del número de sección y párrafo. Para las citas 

directas se sigue la traducción de Mendoza Hurtado (Hume, 2015) que se indica entre corchetes. 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

164 

 

 

 

diferente a la de los varones pues ellas son generalmente “mucho más aduladas en su juventud 

que los hombres, lo cual debe provenir, (…) de que se considera su principal punto de honor 

mucho más difícil que el nuestro” (E 528)18, aunque tal adulación no se hace por los mismos 

motivos que los varones. Mientras que ellos son elogiados por tener coraje19, a las mujeres se 

las felicita por mostrar signos de castidad y modestia, al punto que “es necesario observar 

mayor celo y cuidado en su educación” (E 208-209) cuando se trata de zonas en las que las 

niñas se desarrollan tempranamente. A esto se agrega que, mientras un acto de cobardía por 

parte de un hombre puede ser excusable en tanto “una conducta contraria lo rehabilita en su 

carácter” (EPM 6.14 [194]), una mujer no puede reconstruir y asegurar su reputación una vez 

que ha sido disoluta, pues no puede asegurar que “ha tomado mejores resoluciones y que tiene 

suficiente dominio de sí” para practicarlas en el futuro (EPM 6.14 [195]).  

¿Por qué no argumentar desde esta diferencia en la educación que si las mujeres no 

pueden disciplinar adecuadamente sus emociones o resultan temerosas y atadas 

exageradamente a la devoción y la superstición, es a causa de la excesiva adulación que podría 

echar a perder el carácter? Lo interesante del caso es que Hume, hasta donde sabemos, no 

parece hacer esta inferencia a pesar de que entiende que “los seres humanos son más sensibles 

a todas las impresiones durante su infancia y conservan esas impresiones mientras están en el 

mundo” (E 201). 

En De los caracteres nacionales, Hume afirma que “nada estimula más la pasión del amor 

como la facilidad y el ocio, ni la destruye tanto como la laboriosidad y el trabajo duro” (E 209). 

En vista de esto, ¿podría pensarse que la exagerada tendencia femenina hacia el amor 

romántico es consecuencia de la facilidad intelectual con la que son educadas las jóvenes? 

Hume tampoco parece concluir esto aun cuando hace notar que la inferioridad de las 

capacidades femeninas se vincula con el rol social que les toca cumplir: la vida doméstica, dice 

Hume en De la inmortalidad del alma, “no requiere facultades superiores mentales ni físicas” (E 

505). Dado que las capacidades o facultades de los seres humanos, en tanto especie, son 

proporcionales a sus aspiraciones, podría decirse que las mujeres no han podido desarrollar 

tales habilidades a causa del rol que social e históricamente se les ha asignado. Pero Hume no 

dice esto tampoco, solo apunta que, si la idea de que el alma es inmortal fuese cierta (tesis 

contra la cual argumenta), “un sexo tiene que cumplir una tarea igual al del otro. Sus facultades 

                                                        
18 Se trata de una variante agregada por Hume a posteriores ediciones al ensayo De la dignidad y 

mezquindad de la naturaleza humana. 
19 Cf. E 207-208 [De los caracteres nacionales]. 



 

 

 

165 

 

 

 

de raciocinio y decisión deberían haber sido también iguales, y en ambos casos mayores que en 

el presente” (E 506). 

 Y hay algo más. En el contexto de este ensayo Hume afirma que las facultades de los 

seres humanos, en relación a sus necesidades son análogas a las de “los zorros y las liebres” (E 

505), lo cual refuerza la naturalización de la inferioridad femenina en raciocinio y decisión y, 

con esto, las relaciones de dominación entre los sexos. Es decir, la mujer parece natural y no 

contingentemente inferior al hombre.  

¿Problematiza o cuestiona Hume el tema de los posibles cambios sociales y de 

educación que echarían por tierra esas relaciones de dominación? ¿Hasta dónde puede 

defenderse el ideal humeano de liberar a las personas de los peligros de la superstición si las 

mujeres no pueden ver terminada su esclavitud de las pasiones violentas siendo educadas para 

cultivar las calmas? ¿Cuál es, entonces, la imagen humeana de la mujer?  

Las dos primeras preguntas deben ser pensadas en el contexto de su explicación de las 

virtudes artificiales de la castidad y la modestia, que trataremos en el apartado siguiente. En 

cuanto a la tercera, podemos decir que la mujer humeana es una criatura pasional, esto es, en 

virtud de su complexión tierna y amorosa es pasible de ser llevada por otras pasiones más 

violentas y capaces de obnubilar el pensamiento, como el amor romántico, los celos, el temor y 

la superstición.  

Pero al mismo tiempo, aunque Hume no trate la cuestión del mejoramiento en la 

educación femenina, sí reconoce y condena como bárbaras las actitudes propietarias extremas 

hacia la mujer y propone que hay mejoras en el progreso social con respecto a culturas del 

pasado. En Del auge y el progreso de las artes y las ciencias20, Hume entiende que la galantería puede 

convertirse también en una actitud que no solo implique aparentar buenos sentimientos hacia 

los otros por cortesía, sino que también exprese o refleje el progreso social. Y esta actitud es, 

para Hume, natural a los seres humanos, surge de la misma atracción entre los sexos y la 

educación solo “vuelve la mente hacia ella; la refinan, la pulen y la dotan de una gracia y 

expresión propias” (E 144). De modo que, aunque no tematice y critique la educación que 

puntualmente reciben las mujeres y que define su rol social, presenta una idea de progreso o 

mejoramiento en la relación entre los sexos que podría, eventualmente, conducir a mejorar la 

situación femenina.21 La galantería que podía interpretarse como un gesto condescendiente 

                                                        
20 E 128-148. 
21 Lívia Guimarães desarrolla la idea de que la galantería es una actitud natural en el hombre que 

funciona al mismo tiempo como un mecanismo de mejora social y de gran peso cultural. Eso lleva a 

que, con respecto a la mujer, la galantería funcione constructivamente en dos niveles: “simbólicamente 

invoca una metáfora de mujer que incorpora cuerpo, emoción y pasión en una evaluación epistémica 

positiva” y, en otro nivel, “facilita la inclusión” (Guimarães [2004: 137]). Sin embargo, la galantería no es 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

166 

 

 

 

puede entenderse también en un buen sentido conforme el cual el hombre se abstiene de 

expresar un sentido de superioridad con el fin de incluir o no subestimar al otro. Eso daría 

lugar a prácticas sociales que, una vez afianzadas, podrían extender las libertades de las mujeres 

y promover el desarrollo de sus capacidades naturales. 

Es decir, la posición humeana acerca de la mujer no solo es compleja porque su 

reconstrucción requiere rastrear referencias dispersas, sino también a causa de su ambigüedad o 

inconsistencia, las cuales permiten presentar muy disímiles interpretaciones22. Por nuestra parte, 

creemos que Hume no es, efectivamente, consistente en este asunto y que parece naturalizar en 

muchos casos el trato que empíricamente se daba a la mujer en su contexto social e histórico. 

Como vimos en la introducción, el modo de concebir a la mujer resultaba problemático para 

muchos filósofos ilustrados porque contrastaba con la idea de naturaleza humana que parecía 

identificarse con la naturaleza del hombre blanco europeo, un prejuicio en el que incluso 

Hume, muy crítico de su sociedad en muchos sentidos, parece haber caído. 

III. La mujer casta y modesta 

Comencemos por un experimento mental para ilustrar la cuestión de las virtudes artificiales en 

la mujer23. En la sección nueve de la Investigación sobre los principios de la moral, Hume propone un 

diálogo para ilustrar lo que sería un carácter moral ejemplar. En ese contexto, imagina una 

conversación en la que una persona que ha casado a su hija con Cleantes recibe felicitaciones, 

pues ha conseguido un yerno que muestra tener cualidades útiles para los demás y para sí 

mismo, así como cualidades también agradables para él y para otros. Así, Cleantes es  

                                                                                                                                                                          

planteada por Hume como propia de la esfera moral sino del ámbito de las buenas maneras o buenos 

modales. Tampoco forma parte de la ley, de modo que no podría imponer obligaciones morales y 

fundar derechos civiles y políticos con lo cual la idea de que contribuye efectivamente a la igualdad entre 

el hombre y la mujer podría ser cuestionada. Lorne Falkenstein, por su parte, sostiene que el punto de 

vista de Hume acerca de la relación entre los sexos se desarrolla a lo largo del tiempo y que el énfasis 

inicial sobre las virtudes femeninas se vuelve sobre los vicios masculinos de la galantería y los celos. 

Véase Falkenstein (2015). 
22 En el extremo opuesto a la posición de Baier y Guimarães, por ejemplo, se encuentra Marcil Lacoste, 

quien sostiene que la cuestión interesante a tratar no es si acaso Hume era sexista, porque lo era, sino 

más bien si su sexismo es, como ella considera, una “conclusión lógica de la propia filosofía de Hume”. 

Véase Lacoste (1976: 425).  
23 La versión original de esta analogía aparece en Burns (1976: 416-417). Hemos decidido incorporar 

algunas variantes para hacerla más acorde al propósito de nuestro trabajo.  



 

 

 

167 

 

 

 

 

Un hombre de honor (…) [capaz de] un trato justo y amable (…) [de] aguda 
perspicacia y conocimiento precoz de los hombres y los negocios [que le] 
pronostican honores y progresos. (…) [Dueño] de buenos modales, (…) 
galantería sin afectación [y] conocimiento ingenioso. (…) Esa alegría (…) 
recorre todo el curso de su vida y mantiene una serenidad constante en su 
rostro y tranquilidad en su alma (EPM 9.2 [232-3]).   

 

La virtuosidad de Cleantes salta a la vista y se contrapone con la del hombre sombrío 

cuyo carácter exhibe virtudes monacales que pueden ser consideradas vicios, como la castidad o 

la humildad, pues “ni mejoran la fortuna del hombre en el mundo, ni lo hacen un miembro más 

valioso de la sociedad ni lo capacitan para el entretenimiento social, ni aumentan su capacidad 

de satisfacción propia” (EPM 9.3 [234]). Ahora bien, ¿podemos suponer que Cleantes es un 

modelo humano y no un modelo masculino, es decir, que se trata de un modelo moral 

adecuado tanto para mujeres como para varones? Para responder a esta pregunta podemos 

imaginar una hipotética Cleanta como el objeto de un diálogo análogo entre la que será su 

suegra y otras mujeres. En ese diálogo, lo más probable sería que Cleanta fuera elogiada por ser 

honorable, serena, ingeniosa y sería criticada si fuera perezosa, aburrida o depresiva y, más aún, 

sería menospreciada si practicara alguna forma de auto-negación, auto-desprecio o crueldad. 

Hasta ahora, la descripción de un carácter moral perfecto podría aplicarse a ambos sexos. Pero 

prestemos atención a uno de los rasgos cuya falta es elogiada en Cleantes: el celibato o su copia 

más debilitada, la castidad. ¿Esto mismo sería elogiado en Cleanta? Conforme la explicación de 

corte utilitarista de Hume, la respuesta sería “no”; en las mujeres, la falta de castidad constituye 

un vicio.  

Sin embargo, podría señalarse que esta analogía esconde una trampa pues la castidad es 

definida por Hume como “la fidelidad al lecho conyugal” (EPM 4.5 [154]), a la confianza que 

vincula las partes de un matrimonio. Y en tal sentido, la falta de castidad constituye un vicio 

tanto para el varón como para la mujer. Es decir, la fidelidad conyugal obliga a ambos sexos 

tanto por razones naturales como artificiales. La fidelidad forma parte de una lista de virtudes 

propias de un carácter bueno y benevolente24. Y teniendo en cuenta que para Hume el 

matrimonio es una combinación de deseo y afecto, que “el lazo matrimonial (…) se mantiene 

principalmente gracias a la amistad” (E 189) y que esta última requiere la expectativa de 

permanencia, es esperable que incluya la fidelidad no solo sexual para que “esa unión sea entera 

o total” (Ibíd.). Por otro lado, si el matrimonio incluye promesas de fidelidad conyugal, cada 

                                                        
24 Cf. T 3.3.3 SB 603. 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

168 

 

 

 

uno de los integrantes de la pareja estaría igualmente obligado a la fidelidad en virtud de tales 

promesas, en tanto virtudes artificiales.    

Pero sucede que la asimetría entre los géneros surge, para Hume, porque “una 

infidelidad de esta naturaleza [sexual] es mucho más perniciosa en las mujeres que en los hombres. 

Por eso la leyes de la castidad son mucho más estrictas en relación con un sexo que en relación 

con otro” (EPM 4.6 [155])25. Consideremos la explicación humeana.  

Hume se dedica por primera vez al tratamiento de la castidad y la modestia en el Tratado 

y en el contexto de las llamadas “virtudes artificiales”, particularmente porque la explicación de 

la castidad y la modestia ayudará a remover cualquier obstáculo que impida aceptar que las leyes 

de las naciones son artificios que consideramos virtuosos y, por tanto, merecedores de nuestra 

aprobación, a causa de su utilidad social. Para Hume, la castidad y la modestia, “que pertenecen 

al bello sexo” constituyen un “caso notable” (T 3.2.12, SB 570) del principio que sostiene que 

apreciamos esas reglas a causa del interés general de la sociedad pues “no existe ningún 

fundamento en la naturaleza para toda esa modestia exterior que exigimos en las expresiones, 

vestimenta y conducta del bello sexo” (Ibíd.). 

Como sucede en el caso de la justicia, otra virtud artificial, y la escasez moderada, 

existen circunstancias empíricas que exigen la aceptación y aprobación de la castidad y la 

modestia en tanto artificios imprescindibles para dar solución a esas circunstancias. En tal 

sentido, estas virtudes “surgen de la educación, de las convenciones voluntarias de los hombres 

y del interés de la sociedad” (Ibíd.). Existen, pues, tres circunstancias empíricas fundamentales 

que dan origen a estas virtudes artificiales, a saber, “la debilidad y longitud de la infancia 

humana” que exige numerosas “fatigas y gastos” para hacer frente a la crianza de los hijos. En 

segundo lugar, Hume considera que las únicas personas que tienen una natural preocupación 

por el bienestar de los niños humanos son sus propios padres; más aún, ambos padres pues 

“debe existir una unión del hombre y la mujer para la educación de la juventud y (…) esta 

unión debe ser de duración considerable” (Ibíd.). Tal unión proviene, a su vez, de dos 

tendencias naturales en el hombre: el natural afecto y atracción entre los sexos y la inclinación 

natural de los padres a amar a sus hijos. Pero esto requiere de un tercer factor: que ambos 

compañeros sexuales estén seguros de que se trata de sus propios hijos. Y este factor puede 

darse con absoluta seguridad solo para la mujer y no así para el varón26.  

                                                        
25 Las cursivas son de Hume. 
26 Cf. T 3.2.12. 



 

 

 

169 

 

 

 

A partir de esta “trivial y anatómica” observación, dice Hume, “se deriva la gran 

diferencia entre la educación y los deberes de los dos sexos” (T 3.2.12, SB 571 [495]), a lo que 

se agrega una observación psicológica acerca de la crianza de los hijos: “para inducir al hombre 

a imponerse a sí mismo esta obligación (…) debe creer que los hijos son suyos y que su instinto 

natural no se dirige a un objeto equivocado cuando da rienda suelta a su amor y ternura”(Ibíd.).  

Por estas razones, las mujeres deben comprometerse con una castidad no natural y que 

no es exigida a los varones en el mismo grado. Para asegurar a sus esposos que ellos son, 

efectivamente, los padres de sus hijos, las mujeres deben exhibir una conducta casta y en tanto 

la modestia es el signo exterior para esta conducta propia del ámbito de la intimidad, también 

deben exhibir un comportamiento modesto con respecto a sus modales, vestimenta y 

expresiones. Con esto se origina un doble estándar para juzgar la conducta sexual de hombres y 

mujeres y una nueva configuración para pensar lo femenino pues estas virtudes propias del 

bello sexo son pensadas como virtudes, no en cuanto son agradables para quien las practica 

sino en cuanto son útiles para el interés de la sociedad.  

Existen varios puntos dignos de remarcar en esta explicación humeana. El primero de 

ellos es que Hume entiende, sin cuestionar alternativas, que la crianza de los hijos no puede ser 

brindada por un solo padre y menos aún solo por la madre. De hecho, en el ensayo De los 

prejuicios morales (esto es, con posterioridad a la escritura del Tratado), Hume presenta como un 

ejemplo “que puede inducirnos a no apartarnos demasiado de las máximas de conducta y 

comportamiento recibidas” (E 465), el caso de una mujer que buscaba excluir al padre de su 

hijo de su educación y crianza pues ella podía por sí misma asegurarse económicamente. Esto 

lleva a pensar que Hume, una vez más, no cuestiona el doble estándar apoyado en la 

dependencia social y económica de la mujer. Si se requiriera y fuera empíricamente posible solo 

el cuidado por parte de la madre, no sería necesaria o útil la castidad. 

Pero aun aceptando que el cuidado de los hijos requiere de más de un adulto, no se 

sigue que se requiera el cuidado de ambos padres biológicos, aunque Hume no da mayores 

explicaciones. En el ensayo De la poligamia y el divorcio, al señalar los aspectos negativos del 

divorcio, Hume se pregunta cuál sería la fortuna de aquellos hijos cuyos padres se han 

divorciado y si acaso “¿se encomendarán al cuidado de una madrastra y, en vez de la tierna 

atención e interés de un progenitor, se les hará sentir toda la indiferencia o el odio de un 

enemigo?” (E 188). La explicación para esto podría ser que no existe una motivación natural 

para el cuidado de los hijos que no son propios.  

Tampoco considera seriamente el caso de grupos en los que los hijos se críen 

comunalmente, lo que haría innecesaria la castidad. De manera incidental, sugiere que han 

existidos otros sistemas de crianza, como el de “los antiguos británicos” en el que “toda la 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

170 

 

 

 

comunidad se encargaba de mantener” a los niños (E 184), pero sostiene que se trataba de 

pequeñas sociedades que hacían esto para crear vínculos más estrechos.  

Pero volvamos un momento a la explicación humeana. Hume afirma que los varones 

necesitan, para dar rienda suelta a su ternura y su amor y, además, comprometerse gustosamente 

con los gastos y fatigas que implican la crianza y el mantenimiento de los hijos, saber que estos 

son sus propios hijos, y este es el único modo de inducirlos a ese compromiso. ¿Qué significa, 

pues, “inducir”? Si se lo considera en términos de obligación moral, parece extraño decir que el 

varón estaría obligado a someterse a esos gastos y fatigas gustosamente. En cambio, si se 

entiende “inducir” como “causar psicológicamente”, podría pensarse que Hume consideraba la 

creencia en la consanguineidad como una causa psicológica y la castidad y la modestia serían 

necesarias porque el vínculo asociativo entre el padre y sus hijos debe establecerse más allá de 

toda duda. Ese padre debe estar completamente convencido de que esos hijos son suyos y a 

causa de las diferencias biológicas y las dificultades existentes en ese entonces para determinar 

la paternidad, los hombres solo pueden estar seguros si las mujeres se someten a una conducta 

sexual casta e intachable.   

Esta demanda de castidad, a su vez, depende, como señala Baier, de la premisa 

psicológica de que los hombres serán reacios a cuidar de aquellos hijos que no sean 

biológicamente suyos y del presupuesto, no establecido explícitamente, de que la sociedad es 

tanto patriarcal (porque el control económico está en manos de los hombres) como patrilineal 

(porque la propiedad se hereda a través de la línea paterna)27. En una sociedad en la cual el 

hombre no fuera social y económicamente dominante, donde la herencia fuera transmitida por 

vía materna o donde las mujeres fueran líderes y usaran su poder para obligar a los hombres a 

hacerse responsable de los gastos de crianza, la castidad sería un detalle trivial.  

Por otra parte, Hume discute acerca de este tópico en el Tratado a través de dos 

perspectivas o voces diferentes con lo cual podría defenderse que él no toma partido por la 

defensa de la castidad: por un lado, la del filósofo especulativo, con una visión normativa y, por 

otro, la del mundo, “las gentes”, que consideran esta cuestión “naturalmente y sin reflexión” 

(Hume, 2012: 497).  

Para el filósofo especulativo es razonable y necesario dar esa seguridad a los padres 

“pero la imposición de severos castigos para la transgresión de la fidelidad conyugal por parte 

de la mujer” (T 3.2.12 SB 571 [495]) no puede ser fácilmente impuesta por vía legal pues la 

                                                        
27 Véase Baier (1979: 6-8). 



 

 

 

171 

 

 

 

naturaleza privada de tales transgresiones dificulta la presentación de pruebas adecuadas. Por tal 

motivo, lo conveniente sería imponer “el castigo de la mala fama o reputación” (Ibíd.), unir la 

vergüenza a la infidelidad y alabar la castidad. Pero aun así, esto no sería suficiente porque las 

criaturas humanas, y en especial “las del sexo femenino” se inclinan, a su juicio, a preferir la 

tentación presente por sobre los motivos remotos28 y “la tentación es aquí la más fuerte 

imaginable (…) y una mujer halla (…) ciertos medios de proteger su reputación y evitar todas 

las consecuencias perniciosas de sus placeres” (T 3.2.12, SB 573 [498]). Será necesario, 

entonces, un mecanismo que evite que las mujeres se vean tentadas a ser infieles y despierte en 

el sexo femenino una repugnancia por aquellas expresiones, posturas o libertades que se 

relacionan con el placer sexual. Así y todo, el filósofo especulativo se mostraría escéptico pues 

aún se preguntaría si acaso es posible retraer esa inclinación tan fuerte de la naturaleza humana.  

La segunda perspectiva, la del mundo, la de las gentes, parece solucionar el problema de 

manera natural. Ese mundo es el de aquellos que tienen interés en la fidelidad femenina y de los 

que, aun sin tener un interés directo en esto, son llevados “por la simpatía hacia los intereses 

generales de la sociedad” (T 3.2.12, SB 573). Los razonamientos de este mundo son producto 

del auto-interés de algunos, la simpatía de otros, la educación y la influencia de reglas generales 

establecidas. Desde esta perspectiva, si las mujeres fueran, en general, promiscuas, su 

comportamiento debilitaría las pruebas que convencen a los hombres de que son efectivamente 

los padres de sus hijos. De ahí la exigencia de que todas las mujeres sean, por regla general, 

castas. En especial, habrá dos grupos que tendrán un interés más fuerte en esto, el de las 

mujeres con hijos a las que conviene que sus esposos los mantengan (pues los ejemplos de 

promiscuidad de otras madres podrían permitir que su propio comportamiento sea puesto en 

duda) y el de los hombres casados con mujeres en edad de tener hijos (pues esos ejemplos que 

pondrían en cuestión el comportamiento de sus esposas podrían derivar en que ellos fueran 

humillados como esposos engañados). A estos dos grupos se suman los que, por simpatía hacia 

los intereses generales de la sociedad también defienden la castidad y eso incluye jóvenes, 

ancianos, mujeres infértiles e, incluso, los solteros “viciosos” o libertinos (T 3.2.12, SB 573). 

A esa “simpatía con el interés general de la sociedad” se suma la educación que “toma 

posesión de las dúctiles mentes del bello sexo en su infancia” (T 3.2.12, SB 572). Esta última 

frase puede interpretarse de dos modos: en el sentido de que Hume afirma la ductilidad de las 

mentes femeninas o en el sentido, más amable con Hume, de que la educación modela las 

mentes femeninas en el momento en que son más maleables, esto es, en su infancia, pues 

                                                        
28 Estos “motivos remotos” son los intereses a largo plazo para la sociedad pues la infidelidad femenina 

o, incluso, su mera posibilidad, tiende a dañar el tejido social pues hará que los varones estén menos 

inclinados a cuidar de los hijos. Esto llevaría a la interrupción del funcionamiento normal de ciertas 

instituciones como la herencia de la propiedad.  



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

172 

 

 

 

aquellas mujeres cuyas mentes han sido sociabilizadas desde pequeñas serán menos capaces de 

protestar frente a la constricción de la castidad. No obstante, en cualquiera de los dos casos, la 

educación, los intereses y la simpatía permiten extender la castidad, junto con el temor a la mala 

reputación, desde el grupo de las jóvenes29 o en edad de tener hijos, al sexo entero, incluyendo 

a las que están excluidas de la maternidad. 

 Es decir, la educación extiende el respeto por la regla más allá de los que tienen un 

interés directo en que sea observada, incluyendo a los solteros viciosos que también se ven 

influenciados y “no prefieren los ejemplos de lascivia e impudor en la mujer” (T 3.2.12, SB 

573). Pero también actúa la influencia de la semejanza, otro de los principios de asociación, 

pues la aplicación de la regla se extiende a casos que son accidentalmente similares, como las 

mujeres ancianas o estériles y al mismo tiempo evita que se extienda en el mismo grado a casos 

que, aunque no son parecidos, estarían más interesados o vinculados con la castidad, por 

ejemplo, los hombres, porque las reglas se generalizan de modo más natural a casos semejantes. 

En tal sentido, la perspectiva del mundo es irreflexiva.  

Y no solo eso, sino que genera también un doble estándar en el sentido de que los 

varones no están sometidos, con respecto a la castidad, en el mismo grado que las mujeres. 

Según esas mismas gentes que exigen la castidad para todas las mujeres, sin importar edad o 

condición, las obligaciones del sexo masculino son menores que las del sexo femenino debido a 

que la castidad en la mujer es más necesaria que la castidad en el hombre en cuanto al 

mantenimiento de la sociedad30. Aunque el interés de la sociedad civil, dice Hume, es contrario 

a “que los hombres tengan entera libertad de entregarse a sus apetitos sexuales” (T 3.2.12, SB 

573 [498])31, el interés por esta conducta masculina es más débil y por consiguiente, la 

obligación moral también será diferente para varones y mujeres.  

Este doble estándar también es notorio en cuanto al signo externo de la castidad, esto 

es, la modestia, la cual también es una virtud artificial y tal vez incluso más que la castidad32. 

Esta virtud equivale al contrario del descaro o impudor y supone una conexión entre un motivo 

                                                        
29 Para quienes la castidad y la modestia, como la exteriorización de esa castidad, sería útil en cuanto les 

permitiría acceder con mayor seguridad al matrimonio pues los hombres preferirán unirse a mujeres en 

quienes puedan confiar y que garanticen su paternidad. 
30  T 3.2.12, SB 573. 
31 Las cursivas son de Hume. 
32 Immerwahr considera que, en el contexto del Tratado, solo la modestia es una virtud artificial o 

convencional pues “Hume considera la demanda de fidelidad conyugal [esto es, la castidad] tan obvia 

como natural”. Immerwahr (1983: 362). 



 

 

 

173 

 

 

 

inobservable y objeto de la aprobación moral, y un comportamiento público observable. La 

modestia en el vestido, las expresiones y el comportamiento exhibe públicamente la 

repugnancia hacia lo erótico. En tanto signo exterior de la castidad, la modestia recibe la 

aprobación moral como una virtud. ¿Puede fingirse modestia aun manteniendo en secreto una 

conducta lasciva y poco casta? Es posible. Sin embargo, debe tenerse en cuenta que la virtud de 

la modestia se aplica a todas las mujeres desde la infancia de modo que la mente es modelada 

para evitar las tentaciones; ciertos modos de hablar o de vestirse son reprimidos, no porque 

sean considerados dañinos en sí mismos sino porque se considera que favorecen la infidelidad 

en algunas mujeres. Como afirma Baier (1979:10), la modestia prepara el camino para la 

castidad, es análoga a una “deformación socialmente aprobada”. 

Ahora bien, cuando se trata del comportamiento masculino, la falta de modestia 

adquiere la forma de descaro que Hume asocia con el éxito en el mundo aun siendo en sí 

mismo un vicio: “Nada facilita más abrirse paso en el mundo que un auténtico, natural 

descaro” (E 474). La modestia no solo no constituye una virtud en los varones sino que incluso 

Hume considera que la promesa de vigor sexual en el hombre es causa de la estima y el amor 

femenino. El Donjuán cuenta con una capacidad para producir placer que le granjea el amor de 

mujeres “aunque [estas] no pueden tener la esperanza de obtener del mismo un goce tal y 

pueden ser solo afectadas por su simpatía con una mujer que mantenga con él comercio 

amoroso” (T 3.3.5, SB 615 [533]). Como en el caso de Cleanta, no podríamos, en este contexto, 

poner a una mujer en el lugar del Donjuán y esperar que reciba el amor y la estima de otras 

mujeres o incluso de los varones, al menos no públicamente, pues también estos son educados 

para reprobar la lascivia femenina.  

Por otra parte, este doble estándar respecto del comportamiento sexual para hombres y 

mujeres, según Baier, implicaría también un doble estándar al interior del género femenino. 

Aunque Hume explícitamente señala que la restricción de la castidad debe aplicarse a todas las 

mujeres, la menor exigencia a los varones requiere el supuesto de que existan algunas mujeres 

disponibles como compañeras de aquellos solteros libertinos –y “maridos extraviados”, agrega 

Baier (1979: 8)– que tienen una mayor “libertad de entregarse a sus apetitos sexuales” (T 3.2.12, 

SB 573). Y esto podría debilitar, como dijimos antes, la fuerza de la regla general, lo que 

implicaría una inconsistencia en el sistema humeano.  

Sin embargo, puede responderse que lo que sostiene Hume es que el comportamiento 

femenino que merece la aprobación moral solo es útil cuando es considerado en el contexto de 

una convención que hace que ese comportamiento se generalice. Esto no significa que la 

convención será universalmente obedecida. La castidad y la modestia serían útiles en este 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

174 

 

 

 

contexto a pesar de que existan mujeres incastas del mismo modo que las reglas de la justicia 

son útiles a pesar de que existan ladrones.  

A partir de todas estas cuestiones, cabe señalar un par de puntos importantes. Primero, 

que la castidad y la modestia no son naturales para las mujeres -aunque tampoco para los 

hombres- y que Hume no minimiza el costo que estas virtudes implican para el sexo femenino 

porque, como sucedía con el papel de la mujer en los Ensayos, el principio de placer opera más 

fuertemente en las mujeres que en los hombres. Y aunque esto en principio podría parecer 

sexista, es preciso tener en cuenta que para Hume no es exactamente una falta preferir un 

placer agradable y cercano a un interés remoto. En Un Diálogo, texto que suele incluirse al final 

de la EPM, Hume explora la cuestión del pluralismo moral, a través de un relato referido a un 

lugar imaginario llamado Furli. Allí destaca el valor de la galantería francesa como “natural y 

agradable” y señala que los franceses “prefieren la tranquilidad, la libertad y unas relaciones 

abiertas a una fidelidad y constancia estrictas” aunque sacrifiquen “algunos de los placeres 

domésticos a los sociales” (Hume, 2008: 253). Aquí, Hume plantea otro modo, más natural, de 

tratar a las mujeres pues lo placentero prima por sobre lo útil; lo natural y agradable es 

suficiente para preferir relaciones más libres entre los sexos, a diferencia de lo que sucede en la 

EPM, donde la fidelidad femenina es presentada estrictamente como útil para la sociedad y para 

la mujer misma33. 

En segundo lugar, si bien es cierto que Hume no considera que podrían existir otras 

soluciones alternativas al problema surgido de la “trivial y anatómica observación”, eso no 

socava la explicación humeana en sí misma. La exigencia de castidad a ambos sexos también 

podría ser una respuesta al requisito de seguridad paterna y formas alternativas de cuidado de 

los niños podrían eliminar ese requisito. Cuando se considera esto, la castidad y la modestia 

pueden parecer aún más arbitrarias y nada naturales en especial teniendo en cuenta el grado en 

el que las mujeres deben alterar su naturaleza para mantener estas virtudes y para que los 

hombres puedan practicar su instinto natural de cuidar de su prole y “dar rienda suelta a su 

ternura”. Sin embargo, Hume no afirma que bajo cualquier condición la castidad y la modestia 

serán consideradas virtudes. La necesidad de castidad y modestia surge dentro del contexto de 

la propiedad privada, la herencia de la propiedad a través del padre y la sociedad patriarcal. En 

su explicación, que no presenta bajo su propia voz, Hume describe a la castidad y la modestia 

                                                        
33 EPM 4.5-6; 6.14. 



 

 

 

175 

 

 

 

como virtudes socialmente útiles que surgen en el marco de una sociedad y modelos de crianza 

determinados.   

En este sentido, el sistema humeano es elástico y deja abierta la posibilidad de que 

diferentes circunstancias empíricas den lugar a diferentes modos de relación entre los sexos y 

estructuras familiares alternativas. La mujer humeana, en el contexto de las virtudes artificiales y 

considerando las circunstancias en que de hecho vive, no puede ser apasionada, inestable y 

devota del amor romántico, sino casta y modesta con el fin de mantener un esquema general 

que permita sostener ese sistema social. 

IV. Consideraciones finales 

A lo largo de sus escritos Hume presenta una serie de referencias a la naturaleza de la mujer y 

su rol dentro del esquema social que muchas veces resultan inconsistentes entre sí, por lo que 

no permiten un dibujo claro del perfil femenino. En algunas ocasiones, Hume parece aceptar 

sin mayores reservas prejuicios preconcebidos acerca de cómo deben ser las esposas y amantes 

y, en otras oportunidades, presenta la idea de la mujer como un ser pasional, sujeto a los 

vaivenes de las emociones, proclive al temor y la superstición en un grado mayor que el varón. 

Estas características hacen de la mujer un ser intelectual y moralmente inferior al hombre en 

cuanto tiene mayores chances de no hacer inferencias correctas, no desarrollar pasiones calmas 

o no ser capaz en la misma medida que el varón de elegir los bienes remotos por sobre los 

placeres cercanos. Tal descripción le ha valido a Hume muchas veces el mote de “sexista”. No 

obstante, estas referencias locales no parecen ir en contra del sistema general humeano para el 

cual el ser humano es, fundamentalmente, pasional y emocional. Por otro lado, incluso cuando 

habla de la mujer en este sentido y aunque no desarrolla la cuestión de la educación femenina, 

Hume deja abierta la posibilidad de que esa naturaleza sea en parte producto del modo en que 

se educa al sexo femenino para la sociedad.   

A su vez, en lo que se refiere a la castidad y la modestia, las condiciones naturales de la 

mujer no constituyen el fundamento para la diferenciación de roles y el doble estándar moral. 

Este se basa en principios vinculados a la naturaleza del varón que requiere la seguridad de su 

paternidad para dirigir un instinto natural.  

No se puede negar, sin embargo, que Hume no ofrece una crítica apasionada de la 

diferenciación de roles respecto de la castidad y la modestia. Aunque entiende que esas virtudes 

no forman parte de la naturaleza de la mujer (ni del hombre), su descripción no toma el mismo 

tono de denuncia que utiliza cuando se trata del fanatismo o la superstición. Aunque Hume 

considera que su filosofía es un instrumento útil para revertir los prejuicios religiosos, no parece 



 
 
 
 
Pulley, R. (2020). Naturaleza humana y naturaleza femenina: el estatus de la mujer en los escritos de 
David Hume. 
Siglo Dieciocho, I, 155-177. 
 

 

176 

 

 

 

que tuviera nada que denunciar en cuanto al doble estándar entre hombres y mujeres. Parece, 

en este caso, que solo cabe la tarea de explicar, la tarea del psicólogo social, si bien es cierto que 

tampoco se responsabiliza directamente de las posiciones que dan cuenta de la castidad y la 

modestia al ponerlas en boca del filósofo especulativo y el mundo.  

No obstante, interesa remarcar que a través de esa descripción de las virtudes 

artificiales, Hume resalta que dependen completamente de las condiciones sociales en las que 

las personas se encuentran y aceptaría que si las condiciones empíricas cambian, esas virtudes 

artificiales también lo harían porque no son esenciales a la naturaleza femenina y las 

convenciones morales son contingentes. De modo que la posición de Hume respecto de este 

problema reviste un carácter progresivo, en tanto los roles sexuales son artificios sujetos al 

cambio de las condiciones empíricas. 

 En ese sentido, el programa humeano, a pesar de sus limitaciones, es lo 

suficientemente elástico para permitir pensar la idea de la emancipación de las mujeres como 

una forma más de pensar el desarrollo del género humano. 

Bibliografía 

Baier, A. (1979).  Good Men’s Women: Hume on Chastity and Trust. Hume Studies, 5, 1-19.  

Battersby, C. (1981). An Enquiry Concerning the humean Woman. Philosophy, 56, 303-12. 

Burns, S. (1976). The humean female. Dialogue, XV, 415-24. 

Falkenstein, L. (2015). Without Gallantry and Without Jealousy: The Development of Hume’s Account 

of Sexual Virtues and Vices. Hume Studies, 41 (2), 137-170.  

Garrett, A. (2008). Human Nature. En K. Haakonssen (ed.), The Cambridge History of Eighteenth-Century 

Philosophy, (160-232). Cambridge: Cambridge University Press.  

Guimarães, L. (2004). The Gallant and the Philosopher. Hume Studies, 30, 127-47.  

Hume, D. (2015). Investigación sobre los principios de la moral. M. Mendoza Hurtado (trans.). Bernal: 

UNQ/Prometeo.   

Hume, D. (2012). Tratado de la naturaleza humana. V. Viqueiras (trans.); José Luis Tasset y Raquel Díaz 

Seijas (eds.). Madrid: Gredos.  

Hume, D. (2011). Ensayos morales, políticos y literarios. E. Miller (ed.); C. Martín Ramírez (trans.). Madrid: 

Trotta/Liberty Fund.  



 

 

 

177 

 

 

 

Hume, D. (2008). Un Diálogo. En Investigación sobre los principios de la moral (243-261). E. Ujaldón (trans.). 

Madrid: Biblioteca Nueva.  

Hume, D. (2007a). A Treatise of Human Nature. D. F. Norton y M. J. Norton (eds.). Oxford: Oxford 

University Press. 

Hume, D. (2007b). An Enquiry concerning Human Understanding. P. Millican (ed.). Oxford: Oxford 

University Press. 

Hume, D. (2003). The Natural History of Religion / Historia natural de la religión. C. Cogolludo (trans.). 

Madrid: Trotta. Edición bilingüe. 

Hume, D. (1998). An Enquiry Concerning the Principles of Morals. T. L. Beauchamp (ed). Oxford: Oxford 

University Press. 

Hume, D. (1992). Investigación sobre el entendimiento humano. M. Holguín (trans.). Bogotá: Norma. 

Hume, D. (1987). Essays Moral, Political, Literary. E. F. Miller (ed.). Indianápolis: Liberty Fund. 

Hume, D. (1983). History of England, 6 vols. Indianápolis: Liberty Fund.  

Hume, D. (1932). The Letters of David Hume, 2 vols. J. Y. T. Greig (ed.). Oxford: Clarendon Press.  

Immerwahr, J. (1983). David Hume, Sexism, and Sociobiology. Southern Journal of Philosophy, 21, 359-70. 

Jacobson, A. J. (ed.) (2000). Feminist Interpretations of David Hume. Pensylvania: Pennsylvania State 

University Press.  

Marcil Lacoste, L. (1976). The Consistency of Hume’s Position Regarding Women. Dialogue, XV, 425-

40.  

Outram, D. (2009). La Ilustración. México: Fondo de Cultura Económica.  

 

CV de la autora 

Romina Pulley es Licenciada en Filosofía por la Universidad Nacional de Mar del Plata y 

doctoranda por la UNLa. Actualmente se desempeña como docente de Gnoseología en UCES, 

de Introducción a la filosofía en la Universidad Favaloro y en la cátedra de Introducción al 

Pensamiento Científico en el CBC (UBA). Como becaria del CONICET desempeñó tareas de 

docencia en las cátedras de Filosofía Moderna y Gnoseología en la UNMdP y su investigación 

doctoral de dedica al concepto de naturaleza humana en la filosofía práctica de David Hume. 



 

 

 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

179 

 

Reseña: Entin, Gabriel (ed.) (2018). Rousseau en Iberoamérica: lecturas e 

interpretaciones entre Monarquía y Revolución.  Buenos Aires: SB editorial. 

Rousseau en Iberoamérica: lecturas e interpretaciones entre Monarquía y Revolución es el título de una 

compilación de artículos de diferentes estudiosos destinados, casi sin excepciones, al 

reconocimiento y análisis de la presencia efectiva del pensamiento político del filósofo ginebrino 

en el convulso escenario que caracteriza el período de las revoluciones que marcan la transición 

del sistema virreinal español a las nuevas e independientes naciones americanas. El material del 

volumen, cuya edición estuvo a cargo del reconocido historiador argentino Gabriel Entin, 

proviene —en su mayoría— de las conferencias presentadas en un coloquio organizado por el 

Instituto de Investigaciones Históricas de la Universidad Autónoma de México (UNAM) en 2012 

(“Rousseau en Iberoamérica: del reformismo borbónico a las revoluciones de independencia”). 

La problemática de la circulación de la filosofía de Rousseau en la América española no 

es en sí mismo novedosa: tiene sus antecedentes en el casi secular estudio de Jefferson Rea Spell 

(Rousseau in the Spanish World Before 1833. A Study in Franco-Spanish Literary Relations, de 1938), y su 

tratamiento se prolonga, durante el siglo pasado, en las investigaciones de Ricardo Levene, 

Lucienne Domergue, Adolfo Sánchez Vázquez —por citar sólo algunas de ellas—. Ahora bien, 

especialmente si el lector de Rousseau en Iberoamérica ha tomado contacto previo con esta tradición 

interpretativa, podrá constatar rápidamente que la principal innovación que traen los artículos 

del volumen editado por Entin consiste en la modificación del punto de vista metodológico desde 

el cual ha sido abordada esta vexata quaestio.  

¿En qué consiste esta novedad metodológica? Se siguen nuevas orientaciones de la 

historia de la recepción de las ideas (basadas en los trabajos de Roger Chartier, Jean-Joseph 

Mounier, Anthony Pagden y Elías Palti, entre otros). Así, los artículos que integran la obra que 

aquí reseñamos dedican gran parte de su esfuerzo al reemplazo y sustitución de la desacreditada 

noción de influencia, por nuevas categorías tales como uso instrumental y recepción; cuya 

implementación, no obstante, exige no sólo un conocimiento preciso de la filosofía de Rousseau 

sino también un meticuloso trabajo con las fuentes fácticas de modo tal de poder establecer 

cuáles fueron las condiciones intelectuales e institucionales que hicieron que la lectura y 

apropiación del pensamiento político del ginebrino representara una verdadera “resignificación” 

(19) de sus conceptos clave.  

La precisa delimitación histórica, la notable circunscripción de la temática y la particular 

concepción historiográfica a las que hemos hecho alusión brindan, entonces, un hilo conductor 

para orientarse entre las diversas piezas que componen Rousseau en Iberoamérica. Estas representan 

una suerte de montaje en el que se exhiben diferentes aspectos del modo en que se hizo efectiva, 

de hecho, la presencia de Rousseau en tierras americanas y tuvo lugar su recepción en el albor de 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

180 

 

la independencia del continente. A continuación, ofreceremos un sucinto racconto de conjunto de 

dicho cuadro. Comenzaremos por aquellos trabajos que se ocupan específicamente del uso y de 

la recepción de las categorías políticas del pensamiento rousseauniano en el cambiante escenario de 

las colonias americanas e, inclusive, de la Metrópoli. Luego, nos ocuparemos de otro tipo de 

artículos que amplían el alcance de las nociones de uso y de recepción a problemáticas tales como 

la difusión y lectura de las obras prohibidas de Rousseau, la dieta revolucionaria, la traducción 

del Contrato social.  

Consideremos en primer lugar, siguiendo el orden establecido más arriba, el artículo de 

Clément Thibaud titulado “Las primeras repúblicas de Tierra Firme y Jean-Jacques” (107-120). 

En dicho trabajo, su autor ofrece un análisis del surgimiento efectivo del pensamiento 

republicano en el territorio que comprendía las Provincias Unidas de Venezuela y de Nueva 

Granada, a partir del uso de los conceptos rousseaunianos. Según Thibaud, antes de la revolución 

el republicanismo no había sido evaluado como una alternativa apropiada ni tampoco estaba 

dentro de las expectativas originales de los principales actores del proceso revolucionario. Lo que 

ellos pretendían, sostiene Thibaud, era establecer un nuevo régimen político basado en la teoría 

política de la Escuela del Derecho Natural moderna; pero, al mismo tiempo, su cautela sugería 

compatibilizar estas novedosas ideas con la peculiar conformación de la comunidad virreinal (una 

“comunidad sin rey”, basada en una fuerte presencia de la religión católica, reactiva a la crítica 

ilustrada a las religiones positivas, y muy especialmente al cristianismo). Frente a este complejo 

escenario, la filosofía política de Rousseau —y particularmente sus conceptos de voluntad general 

y de igualdad civil— pueden ser considerados, antes que como una influencia, como precursores del 

nuevo estado de cosas, útiles a los efectos de pensar críticamente la colonización española y el 

carácter absoluto del poder monárquico. E, inclusive, la referencia al pensamiento de Rousseau 

suponía, al mismo tiempo, la eliminación de determinados aspectos inherentes a su crítica a la 

religión positiva, cuyo potencial secularizador podría introducir un conflicto en la sociedad 

virreinal, contradictorio con los fines políticos de los revolucionarios. 

Sin abandonar Tierra Firme, Ángel Rafael Almarza Villalobos indaga una temática 

próxima a la que desarrolla Thibaud, aunque desde un punto de vista diferente. En efecto, el 

autor de “Rousseau, Bolívar y las revoluciones de Venezuela” (121-136) estudia la recepción de 

Rousseau en Venezuela, a partir de una de sus figuras centrales, Simón Bolívar. También aquí se 

trata de indicar —a partir de una indagación exhaustiva respecto del Rousseau que efectivamente 

leyó Bolívar— el uso instrumental que el prócer caraqueño dio a los textos y conceptos 

filosóficos del ginebrino, siguiendo para ello los diferentes discursos, proclamas y misivas 

redactadas por el héroe.  



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

181 

 

El enjundioso estudio de Nicolás Ocaranza, “Rousseau, Camilo Henríquez y la 

independencia de Chile: soberanía y libertad política en el confín del imperio español” (137-160) 

supone un desplazamiento hacia la “periferia del sistema virreinal español”, con el objetivo de 

identificar el uso de la filosofía política de Rousseau que hizo fray Camilo Henríquez, 

particularmente con respecto a “los debates sobre los conceptos de soberanía y libertad política 

en la independencia chilena” (138). Luego de un cuidadoso y detallado recorrido por la trayectoria 

formativa de Henríquez, Ocaranza concluye: “[l]os conceptos de soberanía y libertad política 

tomadas por Henríquez de la obra de Rousseau fueron útiles para el criollo chileno en su afán 

por construir un lenguaje que explicara el momento de convulsión y crisis monárquica, y dotara 

de legitimidad al proceso revolucionario en el que participaba” (157). Los textos rousseaunianos, 

leídos por Henríquez en un contexto pre-revolucionario, fueron implementados de modo directo 

o indirecto, como parte de una “traditio republicana” mediante la cual trazar “una línea de 

continuidad entre Rousseau y el republicanismo para urdir una trama ideológica que otorgara 

sentido a su posicionamiento político-ideológico patriota e independentista” (157). 

El artículo de Gabriel Entin presenta una problemática y perspectiva cercana al de 

Ocaranza, aunque enfocado aquí desde una de las figuras clave de la revolución en el Virreinato 

del Río de la Plata, a saber, el afamado abogado y secretario de la Primera Junta. En efecto, en 

“Rousseau, Mariano Moreno y la institución del pueblo en la revolución del Río de la Plata” (177-

202), Entin parte del reconocimiento —conforme a la “nueva historia política de las revoluciones 

hispanoamericanas”— de que la creación del sujeto político revolucionario no precede —como 

solía asumirse— a la misma revolución, sino que “el sujeto político que debía independizarse aún 

debía crearse” (177). Es precisamente frente a esa cuestión que el uso de Rousseau resulta decisivo 

ya que la problemática de la “institución del cuerpo político en el Contrato Social de Rousseau y en 

su primera versión (Manuscrito de Ginebra)” se transforma en una clave interpretativa para “pensar 

las formas de creación del pueblo en la revolución del Río de la Plata”, tal como puede apreciarse 

en su propia edición del Contrato Social y en sus artículos de la Gaceta de Buenos Aires publicados 

entre mayo y diciembre de 1810 (177-178). En efecto, los usos que Moreno hace de Rousseau le 

permitirían –sostiene Entin- distinguir “una forma de creación del pueblo soberano en el Río de 

la Plata a través de una dinámica política de la auto-institución” (178), análoga a la rousseauniana 

creación del pueblo y la soberanía inmanente. 

Dentro del conjunto de estos trabajos que tratan específicamente sobre el uso de las 

categorías políticas del pensamiento rousseauniano se destaca, por su original perspectiva, el 

estudio de José M. Portillo Valdés. En su “¿Rousseau travestido? Los liberales tomistas en las 

Cortes de Cádiz” el punto de partida es el debate constitucional entablado en ocasión de las 

Cortes de Cádiz (1810-1814), específicamente en las diferentes posturas adoptadas durante el 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

182 

 

período 1810-1811 en torno al “debate sobre la soberanía nacional y su formulación 

constitucional entre 1810 y 1811”. En dicha ocasión, el enfrentamiento entre los publicistas 

conservadores y el sector liberal se da en el marco de un catolicismo integral. De allí la tesis de 

Portillo Valdés: el distorsionado uso de la filosofía política de Rousseau, especialmente por parte 

del sector conservador, tomista, produce una verdadera torsión de estos términos transformando 

la obra del padre de la Escolástica en “una versión libre del Contrato Social y en especial del libro 

IV de esta obra donde el ginebrino argumentó sobre la solidez de la voluntad general como 

principio político y sobre la conveniencia de una religión nacional” (42). 

Los trabajos arriba reseñados constituyen, seguramente, la trama central del problema de 

la relación entre Rousseau e Iberoamericana, ya que se encargan específicamente de la recepción 

del pensamiento iuspolítico del ginebrino. Ahora bien, los trabajos que completan la obra no se 

apartan de la premisa metodológica arriba señalada, pero exhiben la versatilidad que el concepto 

de uso brinda al investigador y dan amplitud al alcance de la mirada de este volumen.  

El artículo de Sarah Bak-Geller, “Comida, civilización y república. El pensamiento de 

Rousseau en la conformación de una dieta patriótica en México” aborda una temática singular: 

la dieta patriótica sugerida por diversos partícipes del proceso revolucionario. Por medio de ella, se 

pretendía dirigir a la nueva y heterogénea ciudadanía hacia el modelo de comportamiento del 

citoyen y, en última instancia, respecto de la economía general de la vida. Se trata, pues, de relevar 

la difusión en América de la pedagogía y antropología ilustrada, en particular, en su vertiente 

rousseauniana; fundamentalmente, estudiar el modo en que “las autoridades coloniales y las élites 

intelectuales pensaron las prácticas alimentarias en términos nuevos de ciudadanía, libertad, 

voluntad y utilidad pública” (90). Tres son los programas alimentarios estudiados por Bak-Geller: 

el pan “patriótico” de San Carlos, propuesto como sustituto de la tortilla de maíz; el programa de 

comidas públicas ideado por Carlos María Bustamante; y el régimen patriótico proyectado por José 

Joaquín Fernández de Lizardi en Nueva España. 

El artículo de Gabriel Torres Puga, “Rousseau en Nueva España: presencia y recepción 

antes de 1808” parte del supuesto, ampliamente difundido en la literatura especializada, de la 

presencia efectiva de Rousseau en el “mundo hispánico antes de la crisis y transformación política 

de 1808” (67). Tal afirmación encuentra, sin embargo, dificultades para ser respaldada 

documentalmente, tanto en lo que hace a su presencia como a su recepción. Limitándose a Nueva 

España, Torres Puga parte de la siguiente hipótesis: que tanto una como otra (la presencia y la 

recepción) deben considerar la “distorsión, la prohibición, la incomprensión y la reinvención del 

Ginebrino” (67). Luego de un rastreo y análisis de fuentes diversas ligadas a los procesos 

inquisitoriales ocasionados en delitos de posesión de material literario prohibido, Torres Puga 

llega a la siguiente conclusión: que la presencia de Rousseau (al menos en el Virreinato de Nuevo 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

183 

 

México) fue “precaria, deformada y fragmentada”, y que su obra fue leída “de manera velada y a 

veces efímera; pero [que] aun así había opiniones y lecturas parciales de la misma (...)” (85). De 

dicho resultado extrae su autor dos corolarios, que no podemos más que apuntar: la primera, que 

la lectura de la filosofía ilustrada no formaba parte de la “base intelectual” de los denunciados y 

que en todo caso estos hicieron un uso instrumental de “dichos autores prohibidos sólo para 

reforzar opiniones propias, muchas veces defendibles también con fuentes autorizadas” (85). La 

segunda, que para comprender la cuestión de la recepción de Rousseau resulta particularmente 

útil “prestar atención en las variadas estrategias de un público acostumbrado a leer, pensar y 

opinar en lucha y negociación permanente con la censura” (85).  

En “¿Fue Moreno el traductor de Del Contrato Social? Nuevas consideraciones sobre su 

traducción y circulación en América” (161-176), Noemí Goldman analiza no sólo el problema de 

la autoría de la traducción del Contrato Social sino también el de su difusión. Sobre la primera 

cuestión, una prolija y erudita revisión de las diferentes hipótesis planteadas hasta el momento, 

sumado al análisis minucioso de las fuentes históricas involucradas, permiten a la autora sostener 

que “la primera edición americana del Contrato Social fue la de Mariano Moreno y también fue la 

que tuvo más amplia difusión”; aunque admite al mismo tiempo que el Secretario de la Primera 

Junta no solamente conoció efectivamente la versión española de 1799, sino que es factible 

inclusive que, siguiendo en ello usos habituales de la época, se haya apropiado de ella 

“adaptándola pero, al mismo tiempo, indicando que era una ‘reimpresión’ de una traducción 

española previa para otorgarle mayor legitimidad”. La segunda parte del artículo trata sobre las 

vicisitudes de la circulación de un texto “hereje”. En cualquier caso, Goldman sostiene que “[l]o 

cierto es que la primera edición americana del Contrato social fue la de Mariano Moreno y también 

fue la que tuvo más amplia difusión en América” (170). 

Ya sea que se trate de ideólogos tales como Mariano Moreno, fray Camilo Henríquez o 

del héroe militar Simón Bolívar; de temas más amplios como los lectores efectivos que tuvo 

Rousseau, la dieta revolucionaria creada a partir de la lectura de los textos del ginebrino o la 

traducción de sus obras; o que el escenario sea el virreinato de Nuevo México, de Tierra Firme, 

del Río de la Plata, la Capitanía General de Chile o la propia España, de lo que se trata 

fundamentalmente en los artículos que componen Rousseau en Iberoamérica es de abandonar la 

hipótesis de una influencia de la filosofía rousseauniana, propiciatoria, instigadora —y en su 

paroxismo, generadora— de los sucesos revolucionarios, para proponer en su reemplazo por un 

mesurado y austero “uso instrumental” del pensamiento del ginebrino. Se trata, pues, de una 

verdadera inversión en el orden de los relata, que lleva al historiador a abandonar el problema de la 

“influencia del filósofo de Ginebra en los patriotas americanos” y lo conduce, más bien, a 

“interrogarse sobre cómo los revolucionarios hispanoamericanos usaron a Rousseau” (107). 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

184 

 

A modo de coda, y en una orientación algo diferente al del grueso de los textos más arriba 

referidos, Catherine Larrère analiza en su “Rousseau y el lenguaje de lo universal: una teoría de 

los derechos” un aspecto puntual de la doctrina del Contrato Social, a saber: la tensión entre “el 

lenguaje universal de los derechos individuales y el lenguaje de la tradición republicana” (26), a 

partir de la exégesis morosa y profunda de determinados pasajes de los tres primeros libros de la 

obra fundacional del pensamiento político rousseauniano. Según sostiene Larrère, la conjugación 

de los “principios del derecho natural con el estudio de la particularidad de instituciones que 

caracterizan la tradición republicana” permite evitar las “trampas de lo universal” y habilita a 

Rousseau a sostener que  si bien “[l]a libertad está abierta a todos y es la finalidad misma de la 

vida política (...) [e]s a cada pueblo, considerando las condiciones propias de su ‘clima’ y las 

obligaciones de la igualdad, a quien corresponde elaborar el proyecto propio que le permita 

alcanzar la libertad”(40). 

 
 

Marcos Thisted  
Universidad de Buenos Aires – Universidad Nacional de Mar del Plata 

marcosthisted@gmail.com 
 

Recibida: Septiembre 2019. 

Aceptada: Octubre 2019. 

 

Reseña: Genand, Stéphanie (2018). Sade. París: Gallimard. Colección Folio Biographies 

n° 149. 

Los estereotipos más férreos asociados a la figura del “divino” marqués de Sade se disipan 

cuando se confrontan a testimonios históricos – como el análisis frenológico de su cráneo por el 

doctor Ramon1 – y a una lectura crítica de su biografía. La imagen del viejo bonachón que divertía 

a los internos de Charenton con su teatro terapéutico se encuentra a las antípodas del monstruo 

creado por las autoridades policiales del Consulado. La conclusión es tanto más sorprendente 

cuanto que Ramon pretendía desvelar los secretos del singular apetito sexual, de la ferocidad y 

de la agresividad de Sade. ¿Y si Sade no fuese más que un hombre? Tal es el hilo conductor que 

permite a Stéphanie Genand renovar el conocimiento de la vida de Sade. 

Desde muy temprano, la identidad de Donatien se define por la tensión entre el norte y 

el sur (París y la Provenza donde pasa los primeros años de su vida). Esta doble geografía que 

configura el imaginario sadiano acentúa, a su vez, la oposición entre la familia materna y paterna. 

                                                             
1 Ramon afirma en 1818 que el cráneo de Sade “era en todo sentido similar al de un padre de la Iglesia” 
(Genand, 2018: 12). 

mailto:marcosthisted@gmail.com


 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

185 

 

Marie-Éléonore de Maillé de Carman es una madre fría de carácter taciturno, apegada al sentido 

del honor de la más antigua nobleza. Al contrario, Jean-Baptiste de Sade es un aristócrata 

libidinoso de sangre mediterránea que transmite a su hijo la práctica del derroche mientras que 

su hermano, el abate Jacques-François de Sade, le inculca el gusto por la historia y la filología. A 

sus veinte años Donatien no tiene nada de un libertino despreocupado, parece más bien 

“sceptique, circonspect, presque misanthrope”2 (Genand, 2018: 30). Las mujeres que lo rodean 

en su juventud como Madame de Raimond y Milly de Rousset moldean su carácter. 

Donatien contrae nupcias con Renée-Pélagie de Montreuil, descendiente de una familia 

de nobleza de toga. Su suegra, la presidenta de Montreuil, es una mujer fuerte con la que 

desarrolla una relación “edípica”. Durante los primeros años del matrimonio se presta a todas 

sus fantasías, excusándole vivezas y excesos, se ocupa de sus nietos y relega su hija a un segundo 

plano. Gracias a ella Donatien perfecciona el arte de la disimulación y da rienda suelta a su pasión 

por el teatro. Sus primeros escándalos (1763-1768) no cambian en nada el afecto de la presidenta. 

Hay que esperar la condena a muerte en efigie del 3 de septiembre de 1772 – asociada con un 

escándalo de sodomía – para que la simpatía se transforme en aversión y la leyenda negra vea la 

luz: “la presidente aveuglée par ses propres craintes, inaugure ainsi la fabrique du pathologique 

qui caractérise, depuis plus de deux cents ans, la postérité sadienne”3. Renée-Pélagie se convierte 

desde esa fecha en el principal apoyo de Donatien. No solo acepta la relación amorosa de su 

esposo con su propia hermana, sino que le ayuda a huir de sus carceleros en varias ocasiones y 

lee, además, críticamente sus escritos. Donatien opta por el exilio en Italia en dos oportunidades. 

Dicha experiencia lo transforma en antropólogo y le ayuda a concebir una poética particular4 

según la cual la escritura debe “délaisser les scènes convenues au profit de la nature et de 

l’humanité lorsqu’elles sortent de leur lit”5.  

Antes de constituirse en motivo narrativo, el terror del encerramiento marca a Sade en lo 

más profundo de su carne. La experiencia de la reclusión lo obliga a desarrollar distintas 

estrategias para escapar de la locura que le acecha en la celda. La correspondencia le devuelve 

una libertad y una identidad vitales permitiéndole pasar de prisionero inaudible a autor epistolar 

frenético. Es un arma contra la soledad y la locura que posibilita la apertura de la imaginación a 

territorios insospechados. En prisión, Sade es despojado de su identidad, de su virilidad y regresa 

                                                             
2 “Escéptico, circunspecto y casi misántropo”. 
3 “La presidenta, enceguecida por sus propios temores, inaugura así, la fábrica de lo patológico que 
caracteriza, desde hace más de doscientos años, la posteridad sadiana” (Genand, 2018: 82). 
4 “El conocimiento del corazón del hombre, recuerda la Idea sobre las novelas, solo se adquiere por los viajes 
y por las desgracias” (Genand, 2018: 90). 
5 “Cada vez Sade permanece fiel a su método: abandonar las escenas convencionales en beneficio de las 
imágenes de la naturaleza y de la humanidad cuando traspasan sus límites” (Genand, 2018: 95). 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

186 

 

al vientre femenino a través de sus sueños con Laura de Noves o con su propia madre. Luego de 

haber hecho del prisionero un monstruo, la presidenta de Montreuil lo transforma en un “homme 

en démence”6, mientras que su hija le proporciona innumerables escapatorias al aburrimiento del 

encierro. 

Dos fenómenos caracterizan la vida de Sade en prisión: la somatización y la dificultad del 

orgasmo. El preso consigna en un diario el deterioro de su salud causado por el abuso de la carne 

y del azúcar que agrava sus hemorroides, así como la enfermedad de su ojo (descrita 

meticulosamente en el célebre Journal de mon œil)7. Durante estos años desarrolla una concepción 

del cuerpo como mecánica que asimila al hombre con los animales. Se trata de una lógica 

particular centrada en torno a “deux affreux instants”: el de llenar y vaciar su cuerpo8. La comida 

y la sexualidad aparecen como dos caras de la misma moneda. El orgasmo se vuelve su dilema 

mayor: “Si on y réussit : crise terrible et si on n’y réussit pas : tête au diable”9. Para sobrepasar esta 

encrucijada opta por el recuerdo como substituto al placer. La dificultad del orgasmo lo lleva a 

fertilizar “jusqu’à l’exaltation, les royaumes intérieurs”10. En la cárcel, Donatien se transforma en 

un verdadero crítico de literatura. Sus lecturas se dividen entre las diurnas (dirigidas a la cabeza) 

y las nocturnas (dirigidas a la “flèche”)11. Su principal aporte a la filosofía durante este periodo es 

la reinterpretación crítica del modelo utópico enciclopédico expuesto por D’Alembert en su 

Miscelánea.12 Confrontados a la experiencia personal de Sade, los ideales de las Luces se fisuran. 

Su caso prueba que la razón no es el único timón que pueda controlar al hombre. La afirmación 

fundamental de la irracionalidad humana se convierte en su principal ambición filosófica: “C’est 

là l’ambition philosophique de Sade: congédier l’idéal des Lumières, utopique et ne rendant pas 

compte, pour lui, du réel de l’humain, tout en conservant leurs méthodes et leurs instruments”13. 

Sade encuentra el coraje de la verdad gracias a la destrucción sistemática de los “hochets”14 que 

impiden al hombre observar su verdadera condición sin filtros. Su crítica filosófica nos invita a 

“ouvrir les yeux jusqu’à la douleur” y a buscar “la racine de nos aveuglements”15. La arqueología 

                                                             
6 “Un hombre de locura” (Genand, 2018: 121). 
7 Diario de mi ojo. 
8 “Dos horribles instantes” (Genand, 2018: 121). 
9 “Si se logra el orgasmo, es una crisis terrible, y si no es posible, hay que dejar llevar su cabeza al quinto infierno” 
(Genand, 2018: 153). 
10 “El diagnóstico no puede ser más claro: aquello a lo que el cuerpo renuncia fertiliza, hasta la exaltación, 
los reinos interiores” (Genand. 2018: 158). 
11 La flecha designa el falo. 
12 Jean Le Rond d'Alembert, Mélanges de littérature, d’histoire et de philosophie (1753). 
13 “La ambición filosófica de Sade consiste en abandonar el ideal de las Luces, utópico e incapaz, según 
él, de dar cuenta de la realidad de lo humano, pero conservando sus métodos y sus instrumentos” 
(Genand, 2018: 183).  
14 Los sonajeros. 
15 “Sade no sólo pretende liberar su espíritu y abrir los ojos hasta el dolor sino que también busca la raíz 
de nuestra ceguera” (Genand, 2018: 184). 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

187 

 

sadiana de las pasiones es menos la obra de un monstruo o de un enfermo, que una eficaz 

máquina despojadora de prejuicios. 

El intermedio de libertad coincide con la última década del siglo XVIII. En el plano 

personal su divorcio pone fin a la entrega casi mística de Renée-Pélagie y marca el comienzo de 

la relación con Constance Quesnet. Durante este intervalo, Sade fracasa en su intento por 

aparecer en público. La crítica es incapaz de comprender su teatro profundamente marcado por 

la oscuridad carcelaria. Los nuevos tabúes impuestos por los eventos políticos explican la fría 

acogida de obras como Le misanthrope par amour (1781) o Le prévaricateur ou le Magistrat du temps passé 

(1783)16. Por el contrario, las novelas “esotéricas” o “pornográficas” conocen cierto éxito cuyos 

pormenores no escapan al análisis de Stéphanie Genand. La historia de Justine sondea los 

cimientos políticos y morales del hombre a través de una pregunta fundamental: ¿cuál es el costo 

real del éxito? Para responder a ello Sade asume dos transgresiones: por un lado, recuerda que 

“la cruauté et l’égoïsme gouvernent implacablement le monde”17 y, por otro lado, hace que 

Justine encuentre su felicidad no en el mundo sino al margen de éste. Este aislamiento radical que 

ilustra la marginalidad irreductible del bueno es llamado isolisme (aislamiento).  

Después de 1792, Sade percibe las derivas autoritarias del nuevo régimen como un 

peligro. Las masacres de septiembre entierran toda esperanza de monarquía constitucional 

obligando a Sade a fingir una adhesión sin condiciones al régimen. Las peticiones que somete a 

la sección de la plaza Vendôme proponen un proyecto para los hospitales, para el fomento del 

ateísmo y se oponen a la formación de un ejército de 6000 hombres para vigilar a los moderados. 

El apoyo al ateísmo – considerado entonces como un crimen de leso patriotismo – provoca el 

rechazo de los sectores más radicales del jacobinismo. En 1795, su nombre es incluido por 

Fouquier-Tinville en una lista de los “enemigos del pueblo”. Durante el Directorio, Donatien se 

convierte a los valores de la burguesía. Dicha conversión explicaría el tono termidoriano de Aline 

y Valcour. La “novela filosófica” propone una primera interpretación de la historia reciente que 

sobrepasa la fractura revolucionaria, la integra en la trama narrativa y, por ende, modifica su 

estatus: “La rupture, une fois digérée, devient tissu elle aussi et […] assigne au livre, dès l’avant-

propos, la délicate mission d’unir l’inconciliable”18.  

A partir de 1798, la máquina de censura se ensaña contra Sade. La confiscación, en 1800, 

de unos ejemplares de La Nouvelle Justine prueba que su sistema poético – consistente en mostrar 

el corazón humano sin fardo – incomoda profundamente al nuevo orden moral. Sus persecutores 

                                                             
16 El misántropo por amor (1781) y El Prevaricador o el Magistrado del tiempo pasado (1783). 
17 “La crueldad y el egoísmo gobiernan implacablemente el mundo” (Genand, 2018: 243). 
18 “La ruptura, una vez digerida, se vuelve tejido a su vez y [...] asigna al libro, desde el prólogo, la delicada 
misión de unir lo inconciliable” (Genand, 2018: 268). 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

188 

 

esgrimen el argumento del peligro social de su obra y optan por la medicalización como única 

respuesta a las preguntas que ésta suscita. Prueba de ello es que se le haya encerrado en 

manicomios como Sainte-Pélagie, Bicêtre y Charenton. Sin embargo, Sade es recluido en Bicêtre 

en un momento en que la concepción patológica de la locura se transforma en concepción moral. 

Los “alienados” dejan de ser sometidos a duros tratos para beneficiar de un tratamiento cuyo 

objetivo es curar la disfunción provocada por el choque inicial. Gracias a Francois-Simonet de 

Coulmiers y a su sucesor, Joseph Gastaldy (1741-1806), Donatien crea el teatro de Charenton que 

suscita un enésimo escándalo. Cuando Gastaldy es remplazado por Royer-Collard, Sade vuelve 

al encierro. El nuevo director opta por la medida radical de prohibirle la escritura. 

Después de 1806, la vida de Sade está marcada por la determinación de arrancarse al 

presente “paradójicamente póstumo al que ha sido condenado”. Sus últimas novelas son escritas 

en guisa de memorias para evitar que el escándalo asociado al individuo histórico no borre 

definitivamente su reputación de “hombre de letras”. Adelaïde de Brunswick, la Histoire secrète 

d’Isabelle de Bavière y La marquise de Gange plantean el mismo interrogante: ¿qué es lo real? Estas 

tres novelas tratan de la rehabilitación de víctimas condenadas sin proceso e ilustran la poética 

sadiana del uso novelesco de la historia expuesta en el prólogo de Isabelle de Bavière: es necesario 

“alejarse del hecho histórico para escapar a todas las mentiras de las que puedan rodearlo la 

esperanza y el temor”19. 

En su libro, Stéphanie Genand logra sintetizar las principales inquietudes y las 

implicaciones literarias y filosóficas de la existencia de Sade. La tarea es titánica si se tienen en 

cuenta las dimensiones de las biografías establecidas por Jean-Jacques Pauvert y por Maurice 

Lever, así como las de los veinticuatro tomos de su correspondencia editada por Alice Laborde. 

El texto tiene el doble mérito de ser accesible a un público de no especialistas y de dispersar los 

fantasmas más tenaces que rodean la figura de Sade. Los amores triangulares del escritor con 

Renée-Pélagie y con la presidenta de Montreuil son revelados bajo una nueva luz. La relación de 

Sade con la Revolución también es reconsiderada. En efecto, es indispensable renunciar a las 

leyendas para comprender que sus posiciones políticas están marcadas por la oscilación entre el 

apego a los ideales revolucionarios y la desconfianza fundamental del hombre. Políticamente 

Sade es moderado y “anfibio”, su posición no es ni la de un aristócrata repentinamente 

convertido al republicanismo, ni la de un noble completamente hostil al nuevo orden20. En el 

plano estrictamente literario, Stéphanie Genand logra desplazar el cursor del interés de los textos 

“pornográficos” a los textos “exotéricos”. Contrariamente a lo que cierta tradición acostumbra 

                                                             
19 Genand (2018: 309). 
20 Genand (2018: 228). 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

189 

 

a pensar, el exceso no es el rasgo distintivo de la obra literaria de Sade sino la contención. Sade 

hace del pudor un refinamiento erótico. La escritura gazée21 amortigua el placer y multiplica su 

efecto. En términos cuantitativos la escritura explícita o pornográfica de Sade no compone más 

que un tercio de su obra, mientras que la escritura “envuelta en gasa” es más significativa. La 

obra exotérica “encarna […] una energía multiplicada por el esfuerzo que el autor se impone ya 

sea para respetar los códigos, ya sea para atenuar la evocación de un deseo que retiene de forma 

deliberada”22. Dicha constatación supone que la potencia de la pluma de Sade aumenta con los 

límites de la decencia: “su pluma no es interesante más que cuando se contiene”23. La fascinación 

por la estética de la contención es tan fuerte que se la encuentra en los momentos más álgidos de 

las obras “esotéricas”. En efecto, los fantasmas más espantosos aparecen cubiertos de gasa en 

Las 120 jornadas de Sodoma y en La filosofía en el tocador donde los libertinos se encierran para realizar 

fantasías inefables que nunca son detalladas. El empleo de tal procedimiento tiene como objetivo 

“desacreditar o restarle importancia a los placeres del cuerpo” en detrimento de los de la 

imaginación24.  

 

Juan Carlos Rendón  
Universidad Paris-Sorbonne - Paris IV 

juanrendon@hotmail.fr 
 

 

Recibida: Septiembre 2019. 

Aceptada: Diciembre 2019. 

 

Reseña: Órdenes, Paula y Pickhan, Anna (Hrgb.) (2019).  Teleologische Reflexion in 

Kants Philosophie. Verlag: Springer VS. 

Teleologische Reflexion in Kants Philosophie consta de dos partes con tres capítulos cada una. La 

primera parte se ocupa de la teleología y sistematicidad de la razón en la filosofía crítica. La 

segunda parte presenta diversos estudios sobre la facultad de juzgar teleológica. A su vez, cada 

parte está dividida en distintos capítulos. 

La primera parte de este libro incluye los capítulos 1, 2 y 3. El capítulo 1 se titula “El 

problema del sistema de la razón y su teleología”. En “La ambigüedad fundamental en la 

teleología de la razón en Kant”, Courtney Fugate indica que, por un lado, la razón presenta una 

                                                             
21 “Envuelta en gasa”. 
22 Genand (2018: 162). 
23 Genand (2018: 161). 
24 Genand (2018: 162). 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

190 

 

estructura que debido a sus necesidades de auto-conservación está dirigida hacia el cumplimiento 

de ciertos fines. Por otro lado, la razón finita presenta una estructura interna que se rige 

necesariamente según fines, incluso si se hace abstracción de las necesidades de auto-

conservación. Ambos modelos estarían, según Fugate, interconectados de manera recíproca al 

interior de la filosofía de Kant. En “Condiciones de la verdad material. Hacia una posición 

sistemática de la Crítica de la facultad de juzgar de Kant” Peter König sostiene que la trilogía crítica 

de Kant depende de las determinaciones trascendentales de la escolástica (unum, verum, bonum). 

De allí deduce que la Crítica de la facultad de juzgar establece las condiciones a priori para la “verdad 

material” (verum) por medio de dos ideas del sujeto cognoscente, a saber: la idea del sentido 

común (gracias a lo bello) y la idea de un sistema de la naturaleza según leyes empíricas (gracias 

a los organismos). En “La sistematicidad de la razón: ¿Una unidad teleológica?”, Paula Órdenes 

Azúa se pregunta por el carácter sistemático de la razón y cómo los dos usos de la razón (teórico 

y práctico) pueden estar unidos. La autora deduce a partir de tres usos diferentes de los principios 

de la razón (el de la idea regulativa de un uso hipotético de la razón; el del postulado de la 

existencia de Dios en el uso práctico de la razón; y el del principio de conformidad a fin) que la 

idea de una unidad sistemática en el marco de la filosofía crítica corresponde necesariamente al 

carácter teleológico de nuestra razón.  

El capítulo 2, titulado “Razón teórica y ciencias de la naturaleza” contiene tres artículos. 

En primer lugar, Brigitte Falkenburg, en su trabajo “La función de la ciencia natural para los fines 

de la razón”, propone que las consideraciones críticas de Kant sobre la prueba físico-teológica 

de la existencia de Dios son la clave para la comprensión de las teorías de la teleología de la razón 

en oposición a la ciencia de la naturaleza que están al final de la primera Crítica. Para comprender 

con precisión la afirmación de Kant según la cual las ciencias de la naturaleza son los fines 

esenciales de la humanidad, la autora considera el texto El conflicto de las facultades (1798). En 

segundo término, Anna Pickhan, en su trabajo “El cuerpo en el Opus Postumum. Un nuevo 

fundamento para la teleología de Kant”, destaca la relevancia de la concepción del cuerpo en el 

Opus Postumum como un tránsito conceptual entre la física y la metafísica. La autora aboga por un 

nuevo modo de reflexión sobre el cuerpo que, a causa de su doble modo de ser -ni puramente a 

priori, ni puramente empírico-, puede contribuir al proyecto de unión del sistema crítico de 

manera completa. En el último artículo de este capítulo, titulado “Intuición intelectual, 

entendimiento intuitivo y pensamiento especulativo”, Anton Koch arroja luz sobre la relación 

que la sensibilidad, el entendimiento y la autoconciencia mantienen con el objeto. Este primer 

paso de su argumentación le permite analizar la relación entre sensibilidad y síntesis para, 

finalmente, llegar a la tesis de que la representación de un entendimiento intuitivo puede hacer 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

191 

 

comprensibles los fines de la naturaleza. A su vez, se sostiene que el entendimiento intuitivo solo 

se debe asumir con fines heurísticos y no como una hipótesis confirmada.  

El capítulo 3, titulado “Razón práctica y ética”, contiene dos artículos. El primero, 

“Libertad y razón técnico-práctica en Kant”, a cargo de Peter McLaughlin, se ocupa de la 

posición de Kant en torno a la razón instrumental e investiga en qué medida las acciones según 

fines racionales pueden ser denominadas libres. McLaughlin alega argumentos que permiten 

probar que Kant puede considerar tales acciones como libres, en la medida en que ellas tienen al 

menos hipotéticamente una dimensión moral. En el segundo trabajo, bajo el título “La 

interpretación kantiana del ser humano como fin de la creación”, Fernando Moledo explica por 

qué el ser humano en tanto ser moral es el fin de la creación. Para ello analiza diversos conceptos: 

la naturaleza racional del ser humano, la libertad y la ley moral. 

La segunda parte del libro se ocupa de la facultad de juzgar teleológica. Forman parte de 

esta sección los capítulos 4, 5 y 6. El Capítulo 4, titulado “El principio de conformidad a fin”, 

presenta dos artículos. En primer término, en “Representación de la conformidad a fin en la 

Crítica de la facultad de juzgar de Kant”, Johannes Haag sostiene que la discusión en torno a las 

representaciones teleológicas en la Crítica de la facultad de juzgar de Kant está unida al concepto de 

conformidad a fin. Por un lado, se toma como base una especificación conforme a fin subjetiva 

de la naturaleza para un principio trascendental de la facultad de juzgar. Esta posibilidad es 

tematizada en la Crítica de la facultad de juzgar estética. Mediante la representación de lo bello se pone 

de manifiesto de manera intuitiva la conformidad a fin subjetiva. Por otro lado, en la Crítica de la 

facultad de juzgar teleológica encontramos una investigación sobre la conformidad a fin objetiva. El 

artículo de Haag analiza las consecuencias que se siguen en ambos tipos de conformidad a fin 

(subjetiva y objetiva), las cuales permiten pensar el rol de la teleología en el tránsito de la filosofía 

teórica a la filosofía práctica. En segundo término, en “El concepto de conformidad a fin en la 

filosofía de Kant como transformación crítica-inmanente del principio leibniziano de armonía”, 

Manuel Sánchez Rodríguez sostiene que Kant afirma en su discusión con Eberhard que el 

criticismo es la verdadera apología de Leibniz. Kant puede pensar esto, ya que para él la filosofía 

trascendental guarda el significado filosófico esencial del pensamiento de Leibniz. Sánchez 

Rodríguez analiza un aspecto de esta transformación histórica de Leibniz en el pensamiento de 

Kant, a saber: la afirmación explícita de Kant de que el concepto de armonía preestablecida es 

retomado de manera crítica en la teoría del juicio reflexionante y en el concepto de conformidad 

a fin.   

El capítulo 5, titulado “Organismos como fines de la naturaleza”, consta de dos artículos. 

El primero es de Natalia Lerussi: “¿Por qué los seres organizados deben ser juzgados en términos 

teleológicos?”. La autora analiza la justificación de Kant para juzgar los seres organizados en 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

192 

 

términos teleológicos, a través del concepto de “fin” o “fin natural”. En la actualidad hay 

diferentes respuestas a esta pregunta. Por ejemplo, desde la perspectiva que Lerussi denomina 

“el punto de vista objetivo”, los seres organizados tienen algunas características objetivas que 

justifican nuestra comprensión de dichos seres en términos teleológicos; en cambio, desde lo que 

la autora llama el “punto de vista subjetivo ordinario”, solo debemos utilizar las explicaciones 

teleológicas debido al carácter discursivo de nuestro entendimiento. Lerussi sostiene que, por 

distintos motivos, ambas interpretaciones son erróneas y ofrece su solución al problema a través 

de una “posición subjetiva refinada” que tiene en cuenta tanto el carácter esencial de nuestro 

entendimiento como sus límites. En el segundo trabajo de este capítulo, bajo el título “La 

teleología de Kant hoy”, Georg Toepfer señala que Kant discute temas muy variados bajo el 

título “Teleología”.  El autor sostiene que algunos de ellos, como la pregunta por la unidad de 

las leyes empíricas particulares en un sistema, ya no son en la actualidad abordados bajo el 

concepto de teleología. Toepfer analiza cuatro temas que considera que en nuestro tiempo 

pueden ser abordados legítimamente dentro de la teleología, a saber: 1. la distinción y peculiaridad 

de los organismos como clase especial de objetos en el terreno de la naturaleza; 2. el 

enjuiciamiento de estructuras supraindividuales como unidades totalizadas; 3. la peculiaridad del 

ser humano como único ser de la naturaleza que se propone fines; 4. la filosofía de la historia, en 

la medida en que ella describe los eventos con ayuda del hilo conductor de una teoría de la cultura 

orientada según fines.  

El capítulo 6, titulado “Finalismo versus Mecanismo”, consta de dos artículos. En el 

primero, intitulado “Ensayo de una interpretación de la dialéctica teleológica kantiana”, Jacinto 

Rivera de Rosales sostiene que la Crítica de la facultad de juzgar asume la tarea de poner en conexión 

recíproca la naturaleza y la libertad que fueron abordadas en la primera y en la segunda Crítica. 

La libertad debe realizar sus fines en la naturaleza, pero sin violentar las leyes de esta última. La 

solución se encuentra en un acto sintético pre-reflexivo, donde la subjetividad misma y su 

conformidad a fines aparece como objeto, a saber, como un objeto orgánico viviente o cuerpo 

(Leib). En este contexto emerge, según Rivera de Rosales, la “Dialéctica de la facultad de juzgar 

teleológica”, pues parece que los seres vivientes pueden ser juzgados por dos principios 

diferentes: el mecanismo de la naturaleza y la conformidad a fin de la subjetividad. Según el autor, 

esta antinomia muestra cómo el principio mecanicista no puede explicar en su totalidad el campo 

de los fenómenos, sino indeterminadamente. En el segundo artículo, titulado “La propensión a 

la determinación. Un ensayo de interpretación de la Dialéctica de la facultad de juzgar teleológica”, 

Daniel Schwab afirma que no existe una contradicción efectiva entre el mecanicismo y la 

teleología, sino una apariencia de contradicción basada en un intento por comprender la 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

193 

 

verdadera naturaleza de las cosas. La aparente antinomia se disuelve al adoptar la perspectiva de 

la filosofía crítica. 

En suma, Teleologische Reflexion in Kants Philosophie constituye una valiosa obra que actualiza 

los estudios sobre la teleología en el pensamiento de Kant y lo hace a partir del despliegue de 

múltiples líneas de investigación que varían tanto en su temática como en su metodología. 

Asimismo, la obra resulta interesante en la medida en que permite una aproximación a la reflexión 

kantiana sobre la teleología tanto desde un enfoque sistemático-problemático, como desde el 

punto de vista que reconstruye rol del pensamiento de Kant en la historia de la filosofía.   

 

Matías Oroño 
Universidad de Buenos Aires 

matiasoro@gmail.com 
 

Recibida: septiembre 2019. 

Aceptada: noviembre 2019. 

 

Reseña: Wolfe, Charles (2019). La Philosophie de la biologie avant la biologie – Une 

histoire du vitalisme. París: Garnier. 

Après avoir publié en 2016, Materialism : A Historico-Philosophical Introduction, Charles Wolfe 

propose ici une ample analyse qui met à jour la diversité des réflexions, théories et modèles 

développés dans le cadre d’une intensification des interrogations autour de la nature du vivant, 

intensification survenue au XVIIIe siècle pour lequel “la Vie est bel et bien un sujet problématique 

(y compris au sens d’un champ de problèmes)” (26) et que l’auteur considère comme une Sattelzeit 

entre ladite Révolution scientifique et les premières apparitions du mot “biologie” dans le sens 

d’une science unitaire du vivant. Si l’analyse porte ainsi amplement sur des auteurs des XVIIe et 

XVIIIe siècles (e.g. Descartes, Stahl, Leibniz, Mandeville, Boerhaave, Maupertuis, Diderot, La 

Mettrie, Bordeu, Ménuret de Chambaud, Haller), elle se prolonge jusqu’à nos jours, en explorant 

des textes de Blumenbach, Bernard, Driesch, Canguilhem ainsi que ceux engageant la biologie 

théorique, tout particulièrement à travers la théorie des systèmes en lien avec l’organicisme et le 

holisme. L’auteur interroge, fait dialoguer et met en perspective les discours développés pour 

“rendre justice à la spécificité du vivant” (12), un projet qu’il distingue finement de la constitution 

de la biologie, soulignant combien nombreux sont les auteurs qui ont montré un grand intérêt 

pour le statut ontologique du vivant sans jamais que leurs réponses soient tournées vers ou aient 

abouti au développement d’un contenu relevant d’une science biologique. 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

194 

 

Après une introduction remarquable par la qualité de l’auteur à se saisir de la 

problématicité relevant de la place des interrogations sur le vivant (sa nature, son fonctionnement 

et sa singularité à tous égards) dans la Révolution scientifique, la première partie, “Le vivant et la 

Révolution scientifique”, s’attache à distinguer deux catégories de controverses : les premières, 

portant sur le vivant et ayant émergé au cours de cette Révolution (e.g. le débat entre Harvey et 

Riolan sur la circulation sanguine), les secondes, dont le début fut marqué par le débat entre Stahl 

et Leibniz, portèrent au contraire sur la nature même du vivant, et, à ce titre, constituent 

véritablement une crise dans la perspective adoptée par l’auteur. Se tournant vers ces dernières, 

donc vers les interrogations sur la nature même du vivant, Wolfe se confronte alors à plusieurs 

appréciations qui ont été portées sur celles-ci jusque dans la littérature actuelle et qu’il se propose 

de réévaluer: l’affirmation d’une opposition systématique entre iatromécanisme et iatrochimie, 

mais aussi celle d’une opposition entre mécanisme ou matérialisme d’une part, et reconnaissance 

d’une spécificité ontologique du vivant d’autre part. L’auteur démontre notamment la diversité 

des mécanismes médicaux : à côté d’un réductionnisme mécanique, certains auteurs ont en effet 

développé des modèles complexifiés, des “mécanismes élargis”, intégrant par exemple des 

données iatrochimiques, une approche structuro-fonctionnelle à une base mécaniste, ou encore, 

dans le cas de Boissier de Sauvages, l’élaboration d’une représentation de l’homme comme “le 

composé de l’âme qui possède la vie et le mouvement, et d’une machine hydraulique” (56). À 

travers plusieurs exemples convaincants, Wolfe tend également à révéler que la réduction du 

vivant à l’automate, telle qu’affirmée chez plusieurs auteurs, constitua souvent avant tout un 

projet de modélisation. Par ailleurs, cette première partie identifie dans le matérialisme de Diderot 

les indices d’une réappropriation et d’une intégration de certains éléments présents chez Stahl, 

en particulier la reconnaissance d’une spécificité ontologique du vivant et la catégorie 

d’organisme, une identification qui renverse totalement l’affirmation fréquente d’une exclusion 

de cette spécificité au sein du matérialisme. Ainsi, la “reconfiguration matérialiste d’un matériau 

conceptuel d’origine iatrochimique et/ou animiste” que l’on peut rencontrer dans les écrits de 

Diderot vient démanteler l’opposition fréquemment soutenue entre matérialisme et 

reconnaissance d’une ontologie propre au vivant. Le très emblématique matérialisme de La 

Mettrie, auteur de l’Homme-machine, est également soumis à un examen minutieux qui fait par 

exemple apparaître des nuances chimiques et éloigne les affirmations de “mécanisme traditionnel 

de La Mettrie” et de “sources mécanistes cartésiennes” (107) qui seraient en partie à l’œuvre dans 

le matérialisme lamettrien. 

La deuxième partie, “Matérialismes et vie”, approfondit la diversité des approches 

matérialistes dans l’examen de différents sujets: la question de l’esprit, le statut de la molécule et 

la place des aspects empiriques dans le matérialisme vital. À travers l’analyse des discours de 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

195 

 

Fontenelle, Locke et Diderot notamment, l’auteur recherche dans quelle mesure et comment 

différentes formes de déterminisme matérialiste rendirent compte d’une spécificité de l’action et 

de l’activité mentale. Ainsi, selon Collins, si “la pensée est un mode de la matière” (146), le 

déterminisme qu’il développa “cherchait, non pas à nier l’existence de l’esprit et des actes 

mentaux, mais à les intégrer dans un monde unifié, causalement clos, sans les réduire à des états 

physiques dépourvus de propriétés intentionnelles” (147). Chez La Mettrie, ce sont les ressorts 

de la morale qui retiennent l’attention de Wolfe, en raison du lien unissant chez ce philosophe 

une conception matérialisme, un déterminisme strictement biologique et une morale hédoniste: 

la naturalisation de la morale, prenant la forme d’une médicalisation, repose sur la valeur de santé 

et met ainsi à distance l’idée, non naturelle, du souverain bien sociétal. Après ces développements 

analytiques relevant de l’esprit et de la morale en contexte matérialiste, l’analyse s’oriente vers la 

question des “molécules”, conçues comme minima vitaux, à partir desquels Maupertuis et Diderot 

tentèrent de rendre compte, selon des modes explicatifs distincts, de la production de corps 

organisés. Si, face à Maupertuis, Diderot se singularisa alors par l’affirmation d’une organisation 

émergente, la pensée biologique de cet auteur possède d’autres particularités que Wolfe met en 

évidence, en particulier son intégration dans un projet proprement matérialiste, mais tenant à 

distance les exigences quantitatives et nomologiques des sciences mécaniques, physiques et 

mathématiques, ainsi que sa nature de métaphysique biologiquement fondée malgré une attention 

portée aux découvertes expérimentales. 

La troisième partie, “Vitalisme”, constitue une réévaluation du vitalisme montpelliérain 

qui se développa dans la seconde moitié du XVIIIe siècle.  Si, au sein de ce vitalisme, “un nouveau 

concept s’articule pour penser la nature du vivant: celui d’organisation” (229), Wolfe montre la 

nécessaire prudence dans l’appréhension du vitalisme, ce dernier étant profondément pluriel et 

constituant un espace dans lequel ne fonctionnent pas nettement les “oppositions classiques 

entre la machine et l’organisation, la machine et la sensibilité, le matérialisme et le vitalisme” 

(233). Ainsi, après avoir, dans les parties précédentes, montré l’existence d’iatromécanismes 

complexifiés tendant à appréhender le corps vivant de façon systémique, l’auteur démontre ici 

combien le vitalisme montpelliérain est apparenté à un matérialisme vital, à travers sa 

structuration autour du concept d’”organisation” pour lequel il élabora un contenu particulier. 

En effet, le corps vitaliste est pourvu d’une causalité non linéaire, mais circulaire, en tant qu’il est 

caractérisé comme ensemble de vies unitaires entretenant des relations de synergie à dimensions 

structurelle et économique, aboutissant selon un mode émergentiste à la Vie, sans qu’existe une 

entité fondatrice et hégémonique. Toutefois, Wolfe qualifie de faible cet émergentisme, car les 

propriétés émergentes y sont causalement reliées aux propriétés des composantes initiales. 

L’exploration des positions vitalistes à l’égard du newtonianisme tend également à démonter 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

196 

 

l’affirmation souvent avancée selon laquelle il exista un rejet systématique des sciences physiques, 

mécaniques, mathématiques parmi les vitalistes. Si un tel rejet est avéré chez certains vitalistes, 

Wolfe démontre que nombreux sont ceux qui adoptèrent un newtonianisme médical, littéral (e.g. 

Pitcairne, Boissier de Sauvages) ou non (Buffon, Maupertuis, Hartley), tandis que les vitalistes 

montpelliérains recoururent à une version particulièrement analogique du newtonianisme et 

qu’Haller, s’inspirant de Newton, recourut au principe des “noms d’attente” pour désigner des 

inconnues prenant la forme de propriétés vitales, dans l’expectative d’une compréhension des 

mécanismes sous-jacents à des effets observés. Wolfe clarifie ensuite la question des approches 

vitalistes de l’expérimentation, non systématique et relevant avant tout d’objections 

méthodologiques et ontologiques. Enfin,  ayant montré à plusieurs reprises la diversité des 

positions vitalistes, l’auteur clôt cette partie en proposant une classification des formes du 

vitalisme : le vitalisme substantiel, pour lequel il existe dans le vivant une force vitale qui est une 

substance ; un vitalisme fonctionnel, comme celui développé au XVIIIe siècle dans le milieu 

médical montpelliérain,  qui envisage la vie comme organisation, non comme substance et qui 

reconnaît des propriétés fonctionnelles propres au vivant ; enfin un vitalisme “projectif” qui 

réside uniquement dans un “acte de construction mentale, de projection de cohérence 

"organismique" ” (354), tel que l’auteur le distingue chez Canguilhem. 

La quatrième et dernière partie, “Organisme et biophilosophie”, est dévolue à une analyse 

du concept d’organisme dans ses composantes polémique et hybride, entre philosophie et science, 

deux composantes présentes dès l’apparition de ce terme lors du débat développé entre Stahl et 

Leibniz autour du statut ontologique du vivant. Par-delà les controverses, il existe une unité 

motivationnelle quant au recours au concept moderne d’organisme, à savoir la production d’un 

modèle du vivant dépassant le mécanisme envisagé dans sa plus stricte conception. Toutefois, 

l’auteur souligne que cela n’exclut pas certains flottements terminologiques ou interpénétrations 

théoriques engageant les termes et concepts de “machine” et “organisme”, et, comme l’ont 

montré les parties précédentes, rares ont été les médecins et philosophes à adopter un modèle 

purement mécaniste ou purement organismique. Sur la base de cette diversité d’approches, Wolfe 

propose dès lors de distinguer trois principaux modes de conceptions de l’organisme: mécaniste, 

organiciste (non exclusif du précédent) et enfin un mode instrumentaliste, qui a émergé dans le cadre 

de la biologie contemporaine au cours des années 1960. Autre événement essentiel du XXe siècle, 

le projet d’une biophilosophie, envisageant une influence de la philosophie sur la biologie, dans la 

mesure où certaines caractéristiques du vivant seraient inaccessibles à la science quantitative, est 

analysé dans l’œuvre de Canguilhem dont C. Wolfe explore la caractérisation en tant que 

vitalisme, ainsi que le statut qu’y occupa l’organisme. C’est sur une étude de ce statut, des 

réponses apportées à la spécificité de l’organisme, des critères proposés pour le définir, que se 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

197 

 

termine cette dernière partie dans une perspective contemporaine élargie : l’auteur s’y emploie 

notamment à caractériser différentes formes de holisme biologique pour en dégager les limites 

(e.g. les caractérisations sous forme de liste exhaustive de critères empiriques, les holismes et 

organicismes à forte composante idéologique ou ceux à tendance transcendantale, qui recourent 

aux notions d”’intériorité de soi”) ainsi que des aspects qui lui paraissent les plus pertinents 

(notamment ceux par lesquels les propriétés du vivant ne sont pas ontologisées et qui mettent 

l’accent sur les aspects relationnels et systémiques). 

En définitive, cet ouvrage nous paraît remarquable à plusieurs égards. En premier lieu, il 

établit un panorama des réponses apportées à la question de la nature même du vivant en s’appuyant 

sur des citations nombreuses et bien choisies, constituant une bibliographie primaire diversifiée 

et pertinente. La présentation des textes, leur ordonnancement, la façon dont ils sont amenés et 

employés témoignent de leur fréquentation assidue à même d’engendrer une connaissance très 

fine de chaque auteur. Il en résulte des analyses extrêmement subtiles, qui mettent en lumière les 

nuances qui ont existé entre auteurs, mais également parfois entre les différentes œuvres d’un 

même auteur. En outre, pour la plupart des analyses portant sur ces sources primaires, Wolfe se 

livre à une analyse critique des études qui en ont été proposées y compris parmi les plus récentes 

(e.g. L. von Bertalanffy, D. Bertoloni Meli, G. Canguilhem, F. Duchesneau, S. Gaukroger, J. 

Gayon, M. Grene, P. Huneman, B. McLaughlin, R. Rey, C. Salomon-Bayet, F. Varela, J. 

Zammito) et, à l’égard de ces dernières, exprime ici son opposition, là son adhésion, ou encore 

sa modulation ou une vue originale, en développant une argumentation toujours claire et précise, 

de sorte qu’apparaît tout au long de cet ouvrage des analyses qui renouvelle l’approche historico-

philosophique autour des réponses apportées à la question de la Vie au cours de la période 

moderne et jusqu’à l’époque contemporaine. Face à la complexité et la diversité des réponses 

apportées depuis le XVIIIe siècle à la question ontologique de la Vie, on doit également souligner 

l’intérêt et le caractère opérationnel des catégorisations proposées par l’auteur pour distinguer les 

différents “modèles du vivant”, pour différencier la pluralité des matérialismes, des vitalismes, 

des modèles hybrides qui ont recombiné des éléments d’iatromécanisme, d’iatrochimie et 

d’animisme. Enfin, il convient de relever que la lecture de cet ouvrage intéressera tous les 

historiens et philosophes des sciences du vivant, indépendamment de la période de recherche à 

laquelle ils consacrent l’essentiel de leurs recherches. En effet, outre l’intérêt incontestable d’une 

projection sur la longue durée, les antiquisants et médiévistes trouveront en plusieurs occasions 

des éléments de réflexion pouvant entrer en résonance avec des interrogations qu’ils auront 

rencontrées dans leurs corpus respectifs. À titre d’exemple, l’ensemble des analyses portant sur le 

concept vitaliste d’organisation, et particulièrement sa causalité circulaire, donne l’opportunité de 

retrouver au XVIIIe siècle des considérations relatives aux relations entre parties (236 ss), entrant 



 
 
 
Reseñas 
Siglo Dieciocho, I, 179-198. 
 

198 

 

en résonance avec la notion d’harmonie évoquée par Hippocrate, la notion stoïcienne de 

sympathie, reprise par Galien puis par les médecins médiévaux qui évoquèrent les relations 

d’affinitas, de communitas, colligatio et compassio (surtout pour expliquer en contexte pathologique 

l’atteinte secondaire touchant une partie à distance de celle affectée primitivement). On peut 

également relever combien, en relation avec le Quod animi mores de Galien ou avec les réflexions 

médiévales sur l’hérédité des mœurs et leur lien avec les caractéristiques corporelles, on lira avec 

intérêt pourquoi, selon Maupertuis, “les qualités de l’âme d’un parent sont présentes dans l’âme 

de l’enfant” (184) ainsi que la conception lamettrienne selon laquelle nos inclinaisons et nos actes 

dépendent d’une impression mise en nous par l’auteur de la nature à travers notre information 

corporelle (129). 

En définitive, si, comme Wolfe le rappelle, “Selon Mayr, "il n’existe toujours pas 

d'histoire complète et impartiale du vitalisme" (il ne connaissait pas les travaux de Rey, 

Duchesneau, Williams ...)” (390), à ces travaux cités par l’auteur, il faut désormais ajouter ceux 

de Wolfe lui-même, qui nous offrent ici une œuvre capitale et originale, atteignant une 

remarquable complétude (étant à la fois panoramique et attentive aux détails, synthétique et 

analytique) et caractérisée par une approche subtile, nuancée et novatrice. 

 

Laetitia Loviconi 
École Pratique des Hautes Études (section des sciences historiques et philologiques) - Paris. 

laetitia.loviconi4@gmail.com 
 

 

Recibida: Julio 2019. 

Aceptada: Agosto 2019. 

mailto:laetitia.loviconi4@gmail.com


 

 

 


